

رَفْعُ بعبر (لرَّعِمْ إِلَى الْبَعِنْ الْبَعْرِيُ (الْبَخِّنْ يُ (سِلْنَمُ (لِنَبِّرُ الْفِرُوفَ مِسِ

رَفْعُ جبر (*لرَّحِي*ُ (الْبَخِثَّرِيِّ (لَسِكنر) (المَثِرُ (الِنِوو*وكر*ي

" قال ابن مالك الجياني في أول كتابه "المتسهيل":

" قال ابن مالك الجياني في أول كتابه "المتسهيل":

" قال الحافظ ابن رجب مُننياً على "الأربَعين النَّووِيَّة":

" قال الحافظ ابن رجب مُننياً على "الأربَعين النَّووِيَّة":

" قال البن المعطَّار عن شيخه النَّووي:

" قال ابن المعطَّار عن شيخه النَّووي:

" قال الحافظ ابن كثير عن ابن العطَّار:

" قال له مُخْتَصَرُ النَّواوي".

شخ الزيعيزالية ويير الربعيزالية ويير

رَفْعُ عِب (لرَّحِيْ) (النَّجَنِّ يُّ (سِلِنَهُ (النِّرُ) (الِفِرْدوک بِس

خلفية الكتاب يظهر فيها خط المصنّف ابن العطّار

جَمِتُ مِنْ لَلْمُقُود الْمَحْفَى فَلَتَ الطَّلْبُعَةُ الْأُولَى 1259 هـ - ٢٠٠٨ هـ

> مشركة وارالبشك الرالإت لاميّة للطباعة وَالنَّيْفُ رِوَالتَّوْفِعِ مِن مرم

أَسَّهُم اللهِ مَعَالَىٰ مَعْ مِعَهُ اللهِ مَعَالَىٰ مِنْ ١٤٠٥م مِهُ اللهِ مَعَالَىٰ مِنْ ١٤٠٨م مِهُ اللهِ مَعالَىٰ مَعْ ١٤٠٨م٠٠ مَا تَعْتَ ١٤٠٨م٠٠ مَا تَعْتَ ١٤٠٨م٠٠ مَا تَعْتَ ١٤٠٨م٠٠ مَا تَعْتَ ١٤٠٨م٠٠ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ

عِبِ الْأَحِلَى الْلِخَدِي الْمُعِلَى الْلِحَدِي الْمُعِلَى الْلِحَدِي اللَّهِ الْمُحَلِي اللَّهِ الْمُحَلِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللْلِي الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللْلَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللْلَّهِ الللْلَّهِ الللْلَّلِي الللْلَّهِ الللْلَّهِ الللْلَّلِي الْمُعْلِي الللْلَّهِ الللْلِي الللْلِي الللْلِي الللْلِي اللللْلِي الللْلِي اللللْلِي اللَّهِ الللْلِي اللللْلِي الللْلِي اللْلِي اللْلِي الللْلِي الللْلِي الللْلِي الللْلِي الللْلِي الللْلِي اللل

يُطْبَعُ لِأُوّلِ مَرَّةٍ

تحقیق وتعلیق <u>هُمَّلُ ن</u>زنا<u>ن کالخ</u>یجینیش <u>هُمَّلُ ن</u>زنا<u>ن کالخ</u>یجینیش

سَاهم في طبْعه أحرلمسني مِنَ ٱلْكِدِيْنَةِ ٱلنَّبَوِيَّةِ بِارك اللّه له وغفرله ولوالديه وجميع لمسلمين

خُ إِزَالِلِشَغُ اللَّهُ عُلِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُنَّا



رَفَّعُ حِب (لرَّحِجُ الْهِجَّلِي (البِيكُسُرُ (الِفِرُو وَكُرِسَ (البِيكُسُرُ (الِفِرُو وَكُرِسَ

| IT!          |                                                                     |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| 3            |                                                                     |
|              |                                                                     |
|              | نِيْ الْمُ الْحَمْزَالْحِتِ مِ                                      |
|              |                                                                     |
|              |                                                                     |
|              | قيد قراءة وسماع                                                     |
| 25.5         |                                                                     |
| 252          | الحمد لله الملك العلام، والصَّلاة والسَّلام على الذي أوتي           |
| Ġ.           | وامع الكلام، صلَّى الله عليه وعلى آله وصحبه الكرام، صلاة            |
| 525          | ضاعفة مترادفة على مر الشهور والأعوام.                               |
| 252          | أمَّا بعد.                                                          |
| 5            | فقد قرأ/ سمع عَلَيَّ هذه الأربعين والعقد الثمين:                    |
| 52           | حلق قرار مستم حتي منده الأربعين والعقد التمين.                      |
| 딞            |                                                                     |
| II           |                                                                     |
| 덾            | وطلب مني الإجازة بذلك وبجميع مروياتي ومسموعاتي.                     |
| S            | فأقول: قد أجزت الأخ الفاضل المذكور إجازة عامة بالشرط                |
|              | معتبر عند أهل الحديث والأثر، وصلَّى الله على نبيَّه محمَّد وعلى آله |
| 252525252525 | مدحبه أجمعين.                                                       |
| 딝            |                                                                     |
| 덾            |                                                                     |
|              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                              |

رَفَعُ بعبر (لرَّعِن (لِنَجْل يُّ رُسِلنم (لِنَّرْ) (لِفِرُوف يَسِ

#### رَفْعُ عِب لاَسْعِلُ لَلْغَلْدِي يَّ يِنِ لَيْنَ الْمُؤْلَّدِي لِيسَلِينَ لاَلْفِهُ لِالْفِرِي لِينَ الْمُؤْلِونِ فَي مِن الْفِيرَ الْمُؤْلِدِينَ الْمُؤْلِدِينَ الْمُؤْلِدِين لأَسْلِكُنَ لاَلْفِهُ لُولِوْدِي مِن اللَّهِ الْمُؤْلِدِينَ الْمُؤْلِدِينَ الْمُؤْلِدِينَ الْمُؤْلِدِينَ الْمُ

الحمد لله على التَّمام، والصلاة والسلام على من أُوتي جوامع الكلم واختُصِرَ له الكلام وعلى آله الكرام، وصَحْبِهِ نجومِ الظلام، صلاة وسلاماً على مَمَرً الليالي والأيام.

#### أمَّا بعد:

فإن «الأربعيس» التي جمعها الإمامُ محيي الدِّين النَّوويُّ رحمه الله، قد «اشتهرت وكَثُر حفظُها، ونفع الله بها ببركة نِيَّةِ جامعها، وحُسْن قَصْدِه رحمه الله تعالى»(١).

فاعتنى بها العلماء ما بين تخريج لها وشروح وتعليقات تربو على التسعين، واستمرت العناية بها إلى عصرنا هذا حفظاً وتدريسًا لمن بدأ بطلب العلم؛ وذلك لما اشتملت عليه من أحاديث جامعة؛ فكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدِّين، قد وصفه العلماء بأن مدار الإسلام عليه، أو نصف الإسلام، أو ثلثه، أو نحو ذلك.

قال ابن علَّان مُثنياً عليها الثناء العاطر:

«أمَّا بعد، فإنَّ كتاب الأربعين الحديث النَّبوِيَّة التي جَمَعَهَا الإمام

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (١/٥٦).

أبو زكريا يحيى النَّووي تغمده الله برحمته جامعة للأحاديث التي عليها مَدار الأحكام، وينبني عليها قواعد الإسلام، ويَسْتَضيء من مشكاة أنوارها الخَاصّ والعامّ، ويرتوي من سَلْسَبيل أنهارها جميع الأنام؛ وقد اتفق الناس على عُلُوّ قَدْرِهَا، وسطوع نُور فَجْرها، وكمال فخرها، وأنها كما قيل:

كالنجم تَسْتصغِرُ الأبصَارُ طلعتَه والذنبُ للطَّرْفِ لاللنجم في الصّغرِ

وَقد خدمَها العُلماء بأنواع الخدم، وشَمَّروا في ذلك على أقوم قدم؛ فلا يُحصى ما لها من الشُّروح، ولا يُقصر عدد من اعتنى وأَبْدَى بعض فوائِدها في الغَبُوقِ والصبوح؛ وقد خرَّج عليها الأئمة الأكارم، وألفوا على أحاديثها وبسطوا لها موائد المكارم»(١).

ومن تلك الشروح: شرح تلميذه وصاحبه الذي كان يُعرف به ابن العطَّار، فقد شرح هذه الأربعين وذكر في صدرها أن الإمام النَّووي رحمه الله كان عازماً على شرح هذه الأربعين؛ ولكن المنية اخترمته، فقام ابن العطَّار بهذا الشرح اللطيف المعنى والمبنى.

وقد حاول أن يجعل من شرح هذه الأربعين ما كان منثوراً من كلام شيخه في مصنفاته الأخرى خصوصاً «شرح صحيح مسلم»، وأما الألفاظ وغريبها وضبط بعض الأسماء، فممًّا ذكره النَّووي في آخر الأربعين، وما لم يكن في مصنفاته شرحه شرحاً موجزاً جامعاً، مُعتنياً

<sup>(</sup>١) «المعين على معرفة الرجال المذكورين في الأربعين للنووي» لابن علان (ص٢٢ \_ بتحقيقي).

بالجانب الزُّهدي والوعظي؛ مُشيراً إلى بعض الأحكام التي تُؤخذ من الحديث.

وقد أحببت أن أتشرف بخدمة هذه الأربعين مع شرحها وذلك لمحبتي لها، ولمكانة مؤلفها وشارحها؛ لعلي أن أكون مع القوم الكرام متمثلاً بقول القائل:

مُؤمِّلاً جَبْرَ ما لاقيتُ مِنْ عِوَجِ فَكَمْ لِرَبِّ السَّما في النَّاسِ مِنْ فَرَجِ فَما عَلى عَرَجِ في ذَاك مِنْ حرجِ

أَسيرُ خَلْفَ رِكابِ النّجِبِ ذَا عَرَجٍ فإن لَحقتُ بِهِم مَنْ بَعْدِ مَا سَبَقُوا وإِنْ ظَللتُ بِقَفْرِ الأَرْضِ مُنْقَطعاً

رَفْعُ عبں (لارَّحِمْ اللّٰجِّنِّ يَّ (سِلنتر) (النِّرْرُ (الِنِوْدِ وَكَرِسَ

## وصف النسخة المعتمدة في التحقيق وصف النحقيق

إذا كان المعتمد في التحقيق نسخة واحدة بخط المُصنقب، فهذا غاية المطلوب في هذا الفن، ولكن إذا كانت بغير خطه ومتأخرة وناسخها يغلب عليه أنه وسط الحال في العلم والنسخ، والنسخة واحدة فهذه مشكلة تلو أُخرى، وهذا هو حال النسخة المعتمدة في تحقيق شرح هذه الأربعين، ولكن هوّن الأمر في ذلك أن المصنف قد أكثر من النقل من «شرح صحيح مسلم» لشيخه النّووي، وكذا وضوح مقاصد الشرح لها.

ونسختنا هذه محفوظة في دار الكتب المصرية برقم (٢٠٣١) وتقع في (٤٠) ورقة، وعدد الأسطر فيها يتراوح بين (١٨) و(٢٢) سطراً، وهي بخط حسن الفقي بن علي الشافعي، سنة (١٢٧٣هـ).

هذا وقد اعتنيت بتقويم النص وتخريج الأحاديث النبوية، وعزو النقول إلى مواطنها من كتب النَّووي وغيره.

وقابلت نص الأربعين على المطبوع منه، وكان بين يدي نسخة مصورة عن نسخة خطية نفيسة منسوخة سنة (٩٣٨هـ) مقروءة على العلامة ابن الدَّيبع وبآخرها إجازة بخطه، وفي أولها بخطه سنده إلى الأربعين، ولم أحب أن أشغل نفسي والقارىء بإيراد أخطاء الناسخ للمخطوطة؛ وإنما اكتفيت بإيراد نماذج من ذلك، ولعل الله أن ييسر في المستقبل نسخة أخرى.

ولا يفوتني أن أشكر الأخ الكريم الشيخ إبراهيم بن شريف الميلي الذي جاد عليَّ بمصورة نسخة هذا الكتاب، فجزاه الله خيراً وبارك في أيامه، وأشكر كذلك أخي فضيلة الدكتور الشيخ عبد الرَّؤوف بن محمد الكمالي لمحبَّته وحُسن تشجيعه، حفظه الله تعالى وأبقاه البقاء الجميل.

اللَّهُمَّ لك الحمد والفضل والمنَّة، وبك التَّوفيق والهداية والعصمة، وصلًى الله على نبيّنا محمَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الكويت \_ الجهراء المحروسة في ۲۲ من جمادي الآخرة (۱٤۲۹هـ)

رَفْعُ عِب (لرَّحِي الْهُجَنِّ يُّ (سِيكنتر) (لنَهِزُ) (الِفود كريس

## رواية الأربعين النَّووية من طريق أكابر مُسْندي العصر

أخبرنا بجميع كتاب «الأربعين النَّووية»: شيخنا شيخ الحنابلة وَمَفْخَرَتهم العلَّمة عبد الله بن عبد العزيز العقيل في منزله العامر بالرياض في الرابع والعشرين من ذي القعدة سنة (١٤٢٥هـ):

أخبرنا بجميعها الشيخ عبد الله بن محمد القرعاوي قراءة عليه من حفظي بمدينة عُنيْزة، عن أحمد الله القرشي، عن نذير حسين، عن محمد إسحاق الدِّهلوي، عن الشاه عبد العزيز بن ولي الله الدِّهلوي، عن أبيه، عن أبي طاهر الكوراني، عن والده البرهان الكوراني، عن الشمس البابلي، عن سالم بن محمد السَّنْهوري، أخبرنا النجم الغيطي قراءة عليه، أخبرنا زكريا الأنصاري قراءة عليه قال: قرأتها على أبي إسحاق الشروطي، أخبرنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أحمد بن علي الرفّاء، أخبرنا العَلَم أبو الربيع سليمان بن سالم الغزّي، أخبرنا أبو الحسن على بن إبراهيم بن داود العطّار:

قرأها عَلَيَّ مؤلفها النَّووي قراءة مُجوّدة مُهذّبة، وهو يقابل نسخته بنسختي في مجلس واحد يوم الثلاثاء الثاني عشر من رمضان من سنة (٦٧٣هـ) بالمدرسة الروَّاحيّة بدمشق.

(ح) وأخبرنا الشيخ المسند الأثري عبد الوكيل بن عبد الحق الهاشمي، في الكويت المحمية في الخامس والعشرين من جمادى الآخرة سنة (١٤٢٨هـ)، أخبرنا والدي المحدث الشيخ عبد الحق الهاشمي، عن الشيخ حسين بن عبد الرحيم البتالوي، عن نذير حسين، بالسند السابق إلى الإمام النّووي.

(ح) وأخبرنا شيخنا العالم الشيخ السيد سليمان بن محمد الأهدل، في الكويت في السادس من صفر الخير سنة (١٤٢٧هـ)، أخبرنا والدي الشيخ محمد بن عبد الوهاب الأهدل، عن والده عبد الوهاب بن محمد بن عبد الباقى الأهدل، أخبرنا والدي السيد محمد بن عبد الباقي، أخبرنا والدى السيد عبد الباقي بن عبد الرحمن الأهدل، عن والده الوجيه عبد الرحمن بن سليمان بن يحيى الأهدل (ح)، وأخبرنا بها أيضاً شيخ والدي العلَّامة محمد بن صديق البطاح الأهدل، أخبرنا محمد بن عبد الباقى الأهدل، أخبرنا والدى السيد عبد الباقى ابن الوجيه عبد الرحمن بن سليمان بن يحيى الأهدل، عن والده سليمان بن يحيى الأهدل، أخبرنا أحمد بن محمد مقبول الأهدل، أخبرنا يحيى بن عمر مقبول الأهدل، أخبرني أبو بكر بن على البطاح الأهدل، أخبرنا يوسف بن محمد بن البطاح الأهدل، أخبرنا الطاهر بن حسين الأهدل، أخبرنا عبد الرحمن بن على بن الديبع، أخبرني بجميع هذه الأربعين زين الدِّين أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد اللطيف الشرجي، قراءة منى عليه لجميعه، أخبرنا شيخ القرّاء أبو الخير محمد بن محمد بن محمد الجزري سماعاً عليه لجميعه، أخبرنا به

الحافظ عماد الدِّين إسماعيل بن كثير، أخبرنا به الحافظ جمال الدِّين يوسف بن عبد الرحمن المِزِّي، أخبرنا بها مؤلفها الإمام النَّووي<sup>(۱)</sup>.

(ح) وأخبرنا بجميعه بقراءتي عليه الشيخ محمد فؤاد بن سليم طه، في الحادي والعشرين من محرم سنة (١٤٢٩هـ) في المسجد العُمري بحي العمارة بدمشق المحروسة، أخبرنا الشيخ محمد بدر الدِّين الحسني وهي من أوائل مسموعاتي عليه، عن الشيخ عبد القادر بن صالح الخطيب الدِّمشقي، عن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن الكُزْبري الصغير الدِّمشقي، عن والده محمد بن عبد الرحمن الكُزْبري، عن والده عبد الرحمن الكُزْبري، عن والده عبد الرحمن الكُزْبري، عن والده البدر أحمد عقيلة، عن حسن العُجيمي، عن النجم الغزي، عن والده البدر الغزي، عن الحافظ جلال الدِّين السيوطي، عن علم الدِّين صالح بن عمر البُلقيني، عن أبي إسحاق إبراهيم بن أحمد التنوخي، عن علاء الدِّين ابن العطّار، عن مؤلفها الإمام النَّووي.

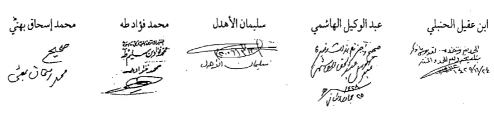
<sup>(</sup>١) وهذا إسناد مسلسل من أوله إلى آخره بالشافعية، وكذا أوله بالآباء من آل الأهدل. (لطيفة):

أخبرنا شيخنا الشيخ سليمان الأهدل في زيارتنا له في منزله بصنعاء اليمن الميمون في ٢٦ من ذي الحجة سنة (١٤٢٥هـ) عن محبة أهل زبيد للإمام النووي وعنايتهم بمؤلفاته، قال حفظه الله وأمتع به على خير: كُنَّ نساء زبيد خصوصاً الأهدليَّات يحفظن مسائل المنهاج ويراجعنها، وهُنَّ يَطحَنَّ الذرة على الرحى.

قال الشيخ أحمد شميلة الأهدل في «سلَّم المتعلم المحتاج إلى معرفة رموز المنهاج» (صن١٠٥): «وأما حفظه عن ظهر قلب فقد اعتنى به كثير من الرِّجال والنساء».

وأخبرني مؤرِّخ أهل الحديث في الهند الشيخ محمد إسحاق بهثي، بقرائتي عليه في الثاني من رجب (١٤٢٩هـ)(١) إجازةً إن لم يكن سماعاً، عن الحافظ محمد الكوندلوي؛ أحد العلماء الذين درسوا في المدينة النبويَّة في الجامعة الإسلامية، عن الشيخ عبد المناّن بن شرف الدِّين الوزيرابادي الملقَّب بالبخاري الصغير، عن الشيخ عبد الحقّ بن فضل الله البنارسي، عن محمد بن علي الشوكاني(٢)، عن الشيخ عبد القادر بن أحمد الكوكباني، عن السيد سليمان بن يحيى بن عمر الأهدل، عن أحمد بن محمد الأهدل، عن أحمد بن محمد النخلي، عن علاء الدِّين البابلي، بنفس السند المذكور في إسناد شيخ الحنابلة ابن عقيل إلى هذه الأربعين.

#### \* \* \* \*



\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وقد سمع ذلك طلبة العلم والشيوخ الفضلاء: وليد بن عبد الله المنيس، وفيصل بن يوسف العلي، وياسر بن إبراهيم المزروعي، ومحمد بن سليمان الجيلاني، وعيسى بن سلمان العيسى، وعارف جاويد محمدي، وعبد الخالق بن محمد صادق، وراشد بن شافي الهاجري، وابني شافي بن محمد، وقد أجاز الشيخ الجميع، وكان ذلك في منزلي بجهراء الكويت المحروسة، ولله الحمد والمنّة.

<sup>(</sup>٢) «إتحاف الأكابر» للشوكاني (ص٦٨).

رَفْعُ عبى (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُخَنِّى يِّ (سِينَ النِيْرُ) (الِفِرُوف يرِسَى

## رَفَّحُ عِب (لرَّحِلِجُ (البَخِّرَيُّ (سِّكِنَہُ (انْفِرُ ولِمُنْرِدُ ولِمِنْرِدُ ولِمِنْرِدُ ولَمِنْرِدُ

## ابن العطّار النَّووى الصَّغير

ترجم لابن العطَّار الحافظ الذهبي \_ وهو أخوه من الرضاعة \_ فقال (١):

الشيخُ الإمامُ، المُفتي، المُحَدِّثُ، الصَّالِحُ، بقيّة السَّلَف، علاء الدِّين، أبو الحسن علي ابن الموفق العطَّار إبراهيم ابن الطبيب داود الدِّمشقيّ، الشَّافعيّ، شيخ دار الحديث النُّوريَّة، ومدرّس القوصيّة والعلمية. تلقّب «بمختصِر النَّووي» وبالمختصر.

وُلد يوم الفِطْر سنة أربع وخمسين وستمائة، فحفظ القرآن.

ثُمَّ سمع من: ابن عبد الدائم، وابن أبي اليُسْر، وعبد العزيز بن عبد، والجمال ابن الصَّيْرفيّ، وابن أبي الخير، والمجد محمد بن إسماعيل بن عساكر، والعماد محمد بن صَصْرَى، وشيخ العربية الجمال ابن مالك، والشمس ابن هامل، وأبي بكر محمد ابن النشبيّ، وخطيب بيت الأبار محمد بن عمر، والقُطْب ابن أبى عصْرُون،

<sup>(</sup>١) «ذيل تاريخ الإسلام» (ص٢٢٦، ٢٢٧).

وأحمد بن هبة الله الكهفي، والكمال ابن فارس المقرى، والشيخ حسن الصّقلّي، والفقيه زهير الزرعيّ، والقاضي أبي محمد بن عطاء الأذرعيّ، ومدلّلة بنت الشيرجيّ، وإلياس بن علوان المقرى، وعدّة.

وسمع بمكة من: يوسف بن إسحاق الطبري، وأبي اليُمْن بن عساكر، وعدّة.

وبالمدينة مِن: أحمد بن محمد بن النّصيبيّ.

وببيت المقدس مِن: قُطْب الدِّين الزُّهريّ، وبنابلس مِن: العماد عبد الحافظ.

وبالقاهرة من: الأبرقوهي، وابن دقيق العيد.

وعملت له «معجماً» سمعهُ منه في سنة تسع وتسعين بقراءتي ابن الزَّملكاني، وابن الفخر، وابن المجد، والمجد الصيرفي، والبرزالي، والمقاتلي، وابن خالي إسماعيل الذَّهبيّ.

وسمع منه ابني عبد الرحمن، وعدّة.

وقد صحب الشيخ محيى الدِّين النَّواويّ، وتفقّه عليه وقرأ عليه «التّنبيه»، وأفتى، ودرّس، وجمع، وصنَّف.

ونَسَخَ الأجزاء، ودار مع الطلبة، وسمع الكثير، وله محاسن جمَّة، وزُهد وتعبُّد وأمرٌ بالمعروف.

وله أتباع ومُحبّون، أُصيب بالفالج سنة إحدى وسبعمائة، فكان

يمشي بمشقّة ثُمَّ عجز وانقطع، وكتب كثيراً بالشمال، استجاز لي طائفة من الكبار عام مولدي.

تُوُفّي إلى رحمة الله في ذي الحجة سنة أربع وعشرين وسبعمائة عن سبعين سنة وشهرين.

وقال أيضاً «الإمام الفقيه المفتي الزاهد، المُحَدِّث، بقية «السلف»، ثُمَّ قال: «سمع وكتب الكثير وحَدَّث ودرَّس وأفتى. ولِيَ مشيخة النُّورية والعلمية والقبجية وغير ذلك، وصنَّفَ أشياء مُفيدة، مرض زماناً بالفالج، وكان يُحْمَلُ في مَحَفَّةٍ، انتفعت به وأحسن إليَّ باستجازته لي كبار المشيخة»(١).

وقال أيضاً: «وله فضائل وتألُّه وأتباع»(٢).

وقال شمس الدِّين ابن جابر الوادي آشي: «الشَّيخ الفقيه المفتي المُدرِّس، علاء الدِّين أبو الحسن علي بن إبراهيم بن داود الشَّافعي الدِّمشقي ابن العطَّار، صاحب دار الحديث النُّورية، يُعرف بالنَّواوي الصّغير لملازمته الإمام محيي الدِّين النَّواوي.

مولده ليلة الفطر أو قبلها بليلة سنة أربع وخمسين وستمائة، وأصابه ألم تعطّل به عن التّصرف، وبقي مُقعداً ولكن قوّاه الله فكتب بشماله الدّواوين، وهو الآن يكتب بها الفتاوى، قال لي: ما كتبتُ بها قبل هذا الألم قطّ، فلله الحمد أن متّعنى بالكتب بها.

<sup>(</sup>۱) «المعجم المختص» له (ص٢٥١، ١٥٧).

<sup>(</sup>۲) «ذيل العبر» له (ص١٣٦).

ومِن مسموعاته الكتب الستّة، وجُلّ اعتماده في الملازمة والنظر على الإمام محيي الدِّين النَّواوي، وأخذ عنه تواليفه، ويحكي عنه كثيراً، من ذلك أنّه تركه ببلده نوا من عمل دمشق وسافر عنه للحج فحمّله رسالة بالسّلام عنه للإمام جار الله أبي اليُمن ابن عساكر قال: فلما بلَّغتُه سلامه ردّ عليه الجواب وسألني عنه وأين تركته، فعرّفته أني تركتُه ببلده نوا، فأنشدني ارتجالاً:

أَمُخيَّمينَ على نوا أَشْتَاقُكُمْ شُوْقاً يُجدّد لي الصبَّابة والجَوى وأَرُوم قربُ المُقيم على نوى وأرُوم قربكُمُ وأنَّى يُرتجى يا سادتي قُربُ المُقيم على نوى

وأنشدني غير هذا، قرأتُ عليه وتناولتُ منه، وأجازني مُتلفّظاً خاصًا وعامّاً، وكان قبل هذا أجازني إجازة عامة مع جماعة من الطلبة (١).

وأثنى عليه ابن كثير بقوله: «الشيخ الإمام علاء الدِّين. . . اشتغل على الإمام العالم العلَّمة محيي الدِّين النَّواوي ولازمه، حَتَّى كان يقال له: مُختَصَرُ النَّواوي، وله مصنفاتٌ وفوائدُ ومجاميعُ وتخاريج»(٢).

وقال ابن ناصر الدِّين الدِّمشقي: «وهو ثقة من الأَثبات، روى لنا عنه عدة من الشيوخ المُسندين» (٣).

<sup>(</sup>۱) «برنامج ابن جابر الوادي آشي» (ص۹۱، ۹۲).

<sup>(</sup>٢) «البداية والنهاية» له (١٨/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) التبيان شرح بديعة البيان» لابن ناصر الدين (٢٩٢/ نسخة الكتانية).

#### عناية ابن العطَّار بمعتقد السَّلَف:

اعتنى ابن العطَّار بجانب معتقد السلف والأئمة المتقدمين، فسار على منهجهم في ذلك؛ كما كان نابذاً للبدع والخرافات، وألَّف معتقده اللطيف: «الاعتقاد الخالص من الشَّك والانتقاد».

فمما قاله فيه: «يجب أن نعتقد أنَّ ما أثبته الله في كتبه على لسان رُسله \_ صلوات الله عليهم وسلامه \_ حقٌ، وأنَّ جميع ما فيها من الموجود والإيجاد الثَّابتين للإلهيَّة والتَّنزيه عن الحدث والمُحدث وصفاتهما حق».

وقال أيضاً: «فإذا ثبت نصّاً في الكتاب العزيز والسنَّة النَّبوية على قائلها أفضل الصَّلاة والتَّسليم أنَّه سبحانه خلق آدم بيده، وأنَّه قال لإبليس: ﴿ مَامَنَعَكَ أَن شَبْحُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيًّ ﴾.

وثبت في «الصَّحيح» في محاجَّة آدم وموسى قوله له: «خَلَقَك الله بيده».

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «خلقَ الله الفردوس بيده، وخلق جنَّة عدن بيده، وكتب التَّوراة لموسى بيده».

وغير ذلكَ من الأخبارِ، وجبَ علينا اعتقادُ أنَّ ذلكَ حق، وحَرُم علينا أن نقولَ: إنَّ الله تعالى خاطبنا بما نفهم، ولا نفهم اليد إلَّا ذات الكف والأصابع فتشبِّهُه بخلقه فيُفضي إلى التَّجسيم، تباركَ الله وتعالى عمَّا يقولُ الظَّالمونَ علواً كبيراً.

أو نقول: المراد النِّعمتين أو القدرتين، لأنَّه تعذَّر حَملُهُ على اليد التي نفهمها فتعيَّن حملُه على ذلك خوفاً من التَّشبيه.

وهذا تحريف لما فيه من التَّعطيل، كيف والإجماعُ على أنَّ الصفات توقيفية، ولم يثبت ذلك بالمراد على ما تأوَّلوه، وهو فعلُ المعتزلة والجهمية، أعاذنا الله من ذلك، فتعيَّن تنزيه الباري \_ عزَّ وجلَّ \_ عن التَّشبيه والتَّعطيل بكَشف التَّحريف وَالتَّكييف وَالتَّمثيل، وَالأخذ بقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ فَهُ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

مَنّاً من الله \_ تعالى \_ بالتَّفهيم وَالتَّعريف لسلوك التَّورِحيد وَالتَّنزيه، وكذا القول في جميع ما ثبت من ذلك، والله يعلم المفسد من المصلح»(١).

وقال أيضًا: «الفوقيّةُ ثابتةٌ له سبحانه وتعالى من كلّ وجه يليق به سبحانه وتعالى دون ما نفهمه من مواجيد ذواتنا، تَبَارك وتعالى عما يقول الظّالمون والجاحدون علوّاً كبيراً، بل هو سبحانه محيط بكلّ شيء، والفوقيّة المطلقة صفة تفرّد بها الرّبّ سبحانه وتعالى، فهو سبحانه وتعالى فوق كلّ شيء، وليس فوقه شيء، والكتابُ العزيز ناطقٌ بهذا، وكذلك السُّنة النّبويّة، والفِطَرُ شاهدة بذلك، وعلماء الأمّة وأعيان الأئمّة من السّلف \_ رحمهم الله \_ لم يختلفوا أن الله تعالى على عرشه، فوق سماواته»(٢).

<sup>(</sup>١) «الاعتقاد الخالص من الشك والانتقاد» له (ص٢٢، ٢٤، ٢٥، ٢٦، ٧٥).

<sup>(</sup>٢) «الاعتقاد الخالص من الشك والانتقاد» (٣٢/ ب، ٣٣/ أ ــ من النسخة الخطية في الظاهرية برقم ٢٩٦١).

وقال: «وقد نفى بعضهم النُّزول وضعَف الأحاديث أو تأوَّلها خوفاً منَ التَّحيُّز أو الحركة والانتقال المُلازمين للأجسام والمُحدَثين، والمحققون أثبتوها وأوجبوا الإيمان بها كما يشاء سبحانه».

وقال: «وجميع الآيات وَالأحاديث الثَّابتات من المجيء، وَالنُّزول، وإثبات الوجه، وغير ذلك من الصَّفات، أوجب العلماء الإيمان بها، وعدم الفكر فيها، أو تصوُّرها».

وأخيراً قال رحمه الله تعالى: «... فإذا نطق الكتاب العزيز ووردت الأخبار الصّحيحة بإثبات السّمع، والبصر، والعين، والوجه، والعلم، والقوّة، والقدرة، والعظمة، والمشيئة، والإرادة، والقول، والكلام، والرّضا، والسُّخط، والحب، والبغض، والفرح، والضّحك: وجب اعتقاد حقيقته من غير تشبيه لشيء من ذلك بصفات المربوبين المخلوقين، والانتهاء إلى ما قاله الله \_ سبحانه \_ ورسوله صلّى الله عليه وسلّم من غير إضافة، ولا زيادة عليه، ولا تكييف، ولا تشبيه، ولا تحريف، ولا تبديل، ولا تغيير، ولا إزالة لفظ عمّا تعرفه العرب وتضعه عليه، والإمساك عمّا سوى ذلك،

<sup>(</sup>١) «الاعتقاد» (ص ١٩، ٢٦ \_ ٧٧ \_ من المطبوعة).

## ابن العطَّار وشيخهُ النَّووي:

سعد الإمام ابن العطَّار بصحبة النَّووي وملازمته حَتَّى لُقِب بـ «مختصِر النَّووي» أو «النَّووي الصَّغير»، واقتصر على صحبته حتى توفي الإمام النَّووي رحمه الله تعالى.

وقد ذَكَرَ في ترجمته لشيخه النَّووي صلته بشيخه، فمما قال: «قرأتُ عليه الفقة؛ تصحيحاً وعرضاً وشرحاً وضبطاً خاصاً وعامّاً، وعلومَ الحديث؛ مختصرَه وغيرَه؛ تصحيحاً وحفظاً وشرحاً وبحثاً وتعليقاً خاصاً وعامّاً.

وكان \_ رحمه الله تعالى \_ رفيقاً بي، شفيقاً عليّ، لا يمكّن أحداً من خدمته غيري؛ على جَهدٍ مني في طلب ذلك منه، مع مراقبته لي \_ رضي الله عنه \_ في حركاتي وسكناتي، ولُطفه بي في جميع ذلك، وتواضعه معي في جميع الحالات، وتأديبه لي في كل شيء حتى الخطرات، وأعجز عن حصر ذلك.

وقرأتُ عليه كثيراً من تصانيفه ضبطاً وإتقاناً.

وأذِنَ لي \_ رضي الله عنه \_ في إصلاح ما يقع لي في تصانيفه، فأصلحتُ بحضرتِه أشياء، فكتبَهُ بخطهِ، وأقرَّني عليه، ودفَعَ إليَّ ورقةً بعدَّة الكتب التي كان يكتب منها، ويصنِّف بخطه، وقال لي:

إذا انتقلتُ إلى الله تعالى؛ فأتْمِمْ «شرح المهذَّب» من هذه الكتب فلم يقدَّر ذلك لي.

وكانت مدة صحبتي له؛ مقتصراً عليه دون غيره، من أول سنة سبعين وست مئة وقبلها بيسير إلى حين وفاته.

وقال أيضاً: «وحضرت «مسلماً»، وأكثر «البخاري»، وقطعة من «سنن أبي داود».

وقُرِىءَ عليه «الرسالة» للقُشَيْري، و«صفوة الصفوة»، وكتاب «الحجة على تارك المحجة» لنصر المقدسي؛ بحثاً وسماعاً.

وحضرتُ معظم ذلك، وعلقتُ عنه أشياءَ في ذلك وغيره، فرحمه الله، ورضي عنه.

ولقد أمرني مرة ببيع كراريس نحو ألف كرَّاس بخطِّه، وأمرني بأن أقف على غسلها في الورَّاقة، وخوَّفني إن خالفت أمره في ذلك، فما أمكنني إلا طاعته، وإلى الآن في قلبي منها حَسَراتٌ (١).

وقد ذكر الوادي آشي ما أخذه عن ابن العطَّار من كتب النَّووي فقال:

\_ كتاب «المنهاج الكبير في شرح صحيح مسلم بن الحجاج»، للإمام محيي الدِّين أبي زكرياء يحيى بن شرف بن مري النَّواوي من نوًا: قرية من قرى الجُولان من حوران من عمالة دمشق:

ناولنيه الشيخ علاء الدِّين أبو الحسن علي بن إبراهيم الدِّمشقي بها

<sup>(</sup>۱) «تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدِّين» لابن العطّار (ص ۲۶، ۸۸، ۹۰ \_ ط. دار الصميعي).

في أصله الذي في خمسة أسفار وأجازنيه، وحدّثني به عن مؤلفه قراءة لبعضه وإجازة لجميعه معيّناً. قال: وأذن لي في إصلاح ما يظهر لي من خلل فيه وفي جميع تصانيفه»(١).

\_ «رياض الصَّالحين من كلام رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم سيَّد العارفين»:

«قرأتُ من أوَّله إلى آخر باب الإخلاص بدمشق على الشيخ علاء الدِّين أبي الحسن عليّ بن إبراهيم ابن العطَّار الشّافعي في أَصْلِهِ، ونَاوَلَنيه وأجازَنِيه، وحدَّثني به عنه سماعاً بقراءة غيره وقراءته»(٢).

\_ «حِلْيةُ الأبرار وشعار الأخيار في تلخيصِ الدَّعوات والأذكار المستحبّة في اللَّيل والنَّهار».

"قرأتُ صَدْراً من أوَّلها بدمشق على الشَّيخ علاء الدِّين ابن العطَّار في أصله، ونَاوَلَنِيهَا وأجازَنِيها، وحدَّثني بها بحقِّ سماعه لها على مؤلِّفها المذكور»(٣).

\_ «التّقريبُ والتّيسير لمعرفة سُنن البشير النّذير».

«قرأتُ يسيراً من أوَّلِهِ بدمشق على الشّيخ علاء الدِّين عليّ بن العطَّار، وناوَلَنِيهِ بروايته له عن مؤلِّفه النَّواوي فيها رأيتُهُ له بخطِّه، قال: حفظاً سرداً من أوّله لآخره، متقناً مهذّباً مجوّداً، على نهاية من

<sup>(</sup>۱) «برنامج الوادي آشي» (ص۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

الاستعجال، بلا تَلَعْتُم، في أوقات في آخر ذي القعدة عام أربعة وسبعين وستمئة»(١).

\_ «الإشاراتُ إلى بيانِ الأسماءِ المُبْهَمَات».

«قرأتُ يسيراً من أوَّله على الشّيخ علاء الدِّين ابن العطَّار في أصله، ونَاوَلَنِيهِ وحدَّثني به عنه قراءةً عليه ببلده نَوَا (٢).

\_ «الأربعين في مباني الإسلام وقواعد الأحكام».

«قرأتُها بدمشق على الشّيخ علاء الدِّين ابن العطَّار، ويُعرف بابن النَّواوي الصغير لملازمته إياه، وقال: ومؤلِّفها ومن خَطِّه نقلتُ قراءةً مُجَوَّدةٌ مهذَّبةً وهو يقابلُ نسختَهُ بنسختي في مجلس واحد، يوم الثّلاثاء الثّاني عشر من رمضان سنة ثلاث وسبعين وستمئة بالمدرسة الرّواحيّة بدمشق»(٣).

#### مؤلفاته:

1 \_ «تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدِّين».

٢ \_ «فتاوى الإمام النَّووي»، من ترتيبه.

٣\_ «حكم صوم رجب وشعبان وما الصواب فيه».

٤ \_ «اختصار نصيحة أهل الحديث»، للخطيب البغدادي.

• \_ «شرح الأربعين النَّووية»، وهو الذي بين يديك.

<sup>(</sup>۱) «برنامج الوادي آشي» (ص٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص٢٧١).

- 7 \_ «شرح عمدة الأحكام»، لابن دقيق، المسمَّى بـ «العدّة شرح العمدة».
  - ٧ \_ «فضل الجهاد» .
  - ۸ \_ «حكم البلوى وابتلاء العباد».
  - 9 \_ "حكم الاحتكار عند غلاء الأسعار".
  - ١٠ \_ «رسالة في أحكام الموتى وغسلهم».
  - ١١ "رسالة في المكوس وحكم فاعلها".
    - ۱۲ \_ «آداب الخطيب».
  - 17 \_ «الاعتقاد الخالص من الشك والانتقاد». وغيرها.

\* \* \*

رَفَّحُ حب لالرَّحِيجِ الْلَجَنَّرِيُّ لأَسِكِتِهُ لالِمْزِيُّ لِالِمْزِوْكِرِيْنِ



مهاياله وتنعيم وسلم كلما ذكرك الذاكروت وعمل عى فاره الغافلون وحسنا المروام الركيل ولا حد لولامرة الآما للهنقالي العظم دكات المراعاتين

الورقة الأخيرة من النسخة المعتمدة في التحقيق

عِينَ الْغَنَى الْغَنَى الْعَلَى الْغَنَى الْعَلَى الْعَلِي عَلَى الْعَلَى الْعَلِيْعِلَى الْعَلَى ال

يُطْبَعُ لِأَوَّلِ مَرَّةٍ

تحقیق وتعلیق هنگارنزان استرال پین میرین هنگارنزان استرال پین میرین رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَى الْلَخِدْرِيِّ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْلَخِدْرِيِّ (سِلنم (لَيْرِرُ (لِفِرُوفِ مِرِس

·

# بسم الله الرحمن الرحيم بسم الله الرحمن الرحيم بعده جب (الرَّعَلِي الله على من لا نبيّ بعده (الرَّعَلِي الله على من لا نبيّ بعده (الرَّيْلُ (الْفِرُوكُ لِي

الحمدُ لله الوَاحِدِ المَنَّانِ، ذِي الطَّوْلِ والإِحْسانِ، الذي لَطَفَ بِأَوْلِياتُه وهَداهُم لِطاعتِهِ، وسُلوك طَرائقِ أَنْبيائِهِ الحِسَان، وجَعَلَ شريعة نَبينا مُحمَّدٍ صلَّى الله عليه وسلَّم سَمْحَةً سهلةَ التَّناول لِأُولِي البَصَائِرِ والأَذْهانِ، أَحْمَدُهُ على نِعَمِهِ الغِزارِ، وأَشْكُرُهُ آناءَ اللَّيل وأَطرافَ النَّهَارِ.

وأَشْهِدُ أَن لا إِلهَ إِلا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ العَزِيزُ الغَفَّارُ، وأشهدُ أَنَّ سيِّدنا مُحمَّداً صلَّى الله عليه وعلى آلِهِ وصحبِهِ وأزواجِهِ وأَهْلِ بيتهِ الأَطهارِ صلاةً تُبلِّغُهُم بِها أَعلى المَنازِل في دارِ القَرارِ.

#### وبعد:

فإن شرِ تعالى في كُلِّ نِعْمَةٍ أَنْعَمَ بِهَا حقّاً، وعلى كل بلاء أبلاه زكاة؛ فزكاة المالِ: الصَّدَقَة، وزكاة الشَّرفِ: التَّواضع، وزكاة [الجاه](١) بذله، وزكاة العلم نَشْره.

ولما كنتُ مِمَّن انتسبَ إِلَى العِلْمِ وأَهْلِهِ، واختلطَ بأَعيانِهِ وأَهْلِ

<sup>(</sup>١) في الأصل «المال»، والصواب المثبت.

فَضْلِهِ، وكُنتُ مِمَّنَ صَحبَ شَيخَنا الشيخَ الإِمامَ العلاَّمةَ، الحَبْرَ الْمُحَقِّقَ المُتْقِنَ الضّابِط، المُحَدِّث، ذَا التَّصانيف المُفيدَةِ، والمُؤلفاتِ الحَميدةِ، مُحيي الدِّين يحيى بن شَرَف بن مُرِّي بن حَسَن بن حُسين بن مُحمَّد النَّواوي قدَّس الله روحه، ونوَّر ضريحه، وكنت ممن اهتدى بِقُرْبه، وسَمَا بالانتساب إليه، وكونهُ مِنْ أهل حزبه، وشملته بركة الاشتغال عليه، والانتماء إليه؛ اخترت أن يقترن ذكري بذكره (١) في الحياة والممات، وأن أكون مُعيناً لَهُ على ما قَصَدَهَ مِنَ الخَيْراتِ، مُثابراً على ما عَزَمَ عليه وأَضْمَرَهُ من صوالح النِّيَّات.

وقد كان رَحمه الله تعالى ورضي عنه جمع في عُمُرِه المُباركِ القَصير الذي لم يتجاوز أربعين سنة إلا بشيء يسير عِدةً مِنَ المُصنَّفات المُباركات النَّافعاتِ، التي يَشْهَدُ بعموم نَفْعها وبركاتِها مَنْ عَاينَها، وطَالعَها مِنْ أُولي المَعْرِفَةِ والعِناياتِ، منها: ما هو مُتعلقٌ بعلوم القُرآن العزيزِ، وآدابِ حامليه وتاليه مِنْ أُولي الرَّغَبَاتِ، ومنها: ما هو شَرحُ السُّنَة والأذكار والرِّياضاتِ والزُّهْدياتِ، ومنها: ما هو علوم الحديثِ وفقهِ وآدابِ المُفْتي والمُسْتَفتي، ومناسك الحَجِّ، والفروع والفقهيات ما يزيد على حَجم عشرينَ مُجْلداً من المُجلدات الضَّخْمات (٢).

<sup>(</sup>١) قال الحافظ الذهبي عن المصنف: «تلقب بِمُخْتَصِر النووي»، انظر: ترجمته في المقدمة (ص١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر ذكر مؤلفات الإمام النووي في كتاب المصنف ابن العطّار: «تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيي الدِّين» (ص٧٥ \_ ٩٤).

فَاللهُ تَعَالَى يُعْظِمُ ثَوابَه، ويُيسَّرُ حِسَابَه؛ ويُرقيه إِلَى أَعْلَى الدَّرَجاتِ.

وكانَ مِنْ جُمْلة ما جَمَعَهُ رحمه الله تعالى أربعينَ حَديثاً مِنَ الأحاديثِ النَّبويةِ قائِلها خَير البَريةِ صلَّى الله عليه وسلَّم، وَعزَمَ رحمه الله تعالى على شَرْحِها، وتبيينِ الحِكْمة في اختيارِهَا دُون غَيْرها، فَلَمْ يُقَدر لَهُ رحمه الله تعالى ذَلِك، واخترمتُهُ المَنيةُ.

وها أنا إن شاء الله تعالى أَشْرَحُ الأحاديث المذكورة بألفاظ واضحاتٍ، أبدأ بالخطبة التي صَدَّر بها المُصَنِّفُ كتابه بألفاظهِ المُبارَكاتِ، ثُمَّ أَذْكرُ كُلَّ حديثٍ منها بكمالِهِ، ثُمَّ أكتبُ تحتَهُ ما قُدِّر لي من الشرح بألفاظٍ وجيزات.

وغالب ما أنقله هو من كلام شيخنا محيى الدِّين رحمه الله تعالى من باقى مصنفاته المُباركات.

وعلى الله الكريم اعتمادي، وإليه تفويضي واستنادي.

\* \* \*

### قال المصنف رحمه الله تعالى ورضي عنه:

#### رَفْعُ عبى الرَّجِنُ الْفَقِّرِيَّ السِلْسَ النِّمُ الْفِرُونِ لِينَ السِلْسَ النِّمُ الْفِرُونِ لِينَ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، قَيُّومِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِينَ، مُدَبِّرِ الْخَلَائِقِ أَجْمَعِينَ، بَاعِثِ الرُّسُلِ \_ صَلَوَاتُه وَسَلَامُه عَلَيْهِمْ \_ إِلَى الْخَلَائِقِ أَجْمَعِينَ، بَاعِثِ الرُّسُلِ \_ صَلَوَاتُه وَسَلَامُه عَلَيْهِمْ \_ إِلَى الْمُكَلَّفِينَ، لِهِدَايَتِهِمْ وَبَيَانِ شَرَائع الدِّين، بِالدَّلائِلِ الْقَطْعِيَّةِ وَوَاضِحَاتِ الْمُكَلَّفِينَ، لِهِدَايَتِهِمْ وَبَيَانِ شَرَائع الدِّين، بِالدَّلائِلِ الْقَطْعِيَّةِ وَوَاضِحَاتِ الْمُرَاهِينِ، أَحْمَدُهُ عَلَى جَمِيع نِعَمِهِ، وَأَسْأَلُهُ الْمَزِيدَ مِنْ فَضْلِهِ وَكَرَمِهِ.

وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، الْوَاحِدُ القَهَّارُ، الكَرِيمُ الْغَفَّارُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مَحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَحَبِيبُه وَخَلِيلُهُ، أَفْضَلُ المخْلُوقِينَ، الْمُكرَّمُ بِالْقُرْآنِ الْعُزِيزِ، الْمُعْجِزَةِ المسْتَمِرَّةِ عَلَى تَعَاقُبِ السِّنِينَ، وَبِالسُّنَنِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَنِيرَةِ الْمُسْتَرِشِدِينَ، الْمُخْصُوصُ بَجَوَامِعِ الْكَلِمِ وَسَمَاحَةِ الدِّينِ، صَلَوَاتُ اللهِ لِلْمُسْتَرْشِدِينَ، الْمُخْصُوصُ بَجَوَامِعِ الْكَلِمِ وَسَمَاحَةِ الدِّينِ، صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ وَعَلَى سَائِرِ النّبِيّينَ وَالْمُرْسَلِينَ، وَآلِ كُلِّ وَسَائِرِ الصَّالِحِينَ.

#### أُمَّا بَعْدُ:

فَقَدْ رُوِّيْنَا عَنْ عَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، وَعَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ، وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ، وَأَبِي وَأَبِي وَأَبِي وَأَبِي وَأَبِي اللَّهُ عَمْرَ، وَابْنِ عَبّاس، وَأَنَس بْنِ مَالِكٍ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ، وَأَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ مِنْ طُرُقٍ كَثِيرَاتٍ، بِرِوَايَاتٍ هُرَيْرَةً، وَأَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ مِنْ طُرُقٍ كَثِيرَاتٍ، بِرِوَايَاتٍ مُتَنَوِّعات، أَنَّ رَسُولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ:

«مَنْ حَفِظَ عَلَى أُمَّتِي أَرْبَعِينَ حَدِيثاً مِنْ أَمْر دِينِها بَعَثَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي زُمْرَةِ الْفُقَهَاءِ وَالْعُلَمَاءِ».

وَفِي رِوَايَةٍ: «بَعَثَهُ اللهُ فَقِيهاً عَالِماً».

وَفِي رِوَايَةِ أَبِي الدَّرْدَاءِ: «وَكُنْتُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَافِعاً وَشَهِيداً».

وفِي رِوَايَةِ ابْنِ مَسْعُودٍ: «قِيلَ لَهُ: آدْخُلْ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الجَنَّةِ شِئْتَ».

وَفِي رِوَايَةِ ابْنِ عُمَرَ: «كُتِبَ في زُمْرَةِ العُلَماءِ وَحُشِرَ في زُمْرَةِ العُلَماءِ».

وَاتَّفَقَ الْحُفَّاظُ عَلَى أَنَّهُ حَدِيثٌ ضَعِيفٌ وَإِنْ كَثُرَتْ طُرُقُهُ(١).

وَقَدْ صَنَّفَ الْعُلَمَاءُ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ \_ فِي هَذَا الْبَابِ مَا لَا يُحْصَى مِنَ الْمُصَنَّفَاتِ.

فَأُوَّلُ مَنْ عَلِمْتُهُ صَنَّفَ فِيه: عَبْدُ الله بْنُ الْمُبَارَكِ، ثُمَّ مُحَمَّدُ بْنُ الْمُبَارَكِ، ثُمَّ مُحَمَّدُ بْنُ الْمُبَارَكِ، ثُمَّ الْحَسَنُ بْنُ سُفْيَانَ النَّسُويُّ، وَأَبُو بَكْرِ الْاَجْرِّيُّ، وَأَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْأَصْفَهَانِيُّ، وَالدَّارَقُطْنِيُّ، وَالْحَاكِمُ، وَأَبُو سَعْدِ الْمَالِينِيُّ، وَالْحَاكِمُ، وَأَبُو سَعْدِ الْمَالِينِيُّ، وَالْحَاكِمُ، وَأَبُو سَعْدِ الْمَالِينِيُّ، وَأَبُو عَبْدِ الرَّحْمٰنِ السُّلَمِيُّ، وَأَبُو سَعْدِ الْمَالِينِيُّ، وَأَبُو بَكْرٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الأَنْصَارِيُّ، وَأَبُو بَكْرٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الأَنْصَارِيُّ، وَأَبُو بَكْرٍ الْمُتَقَدِّمِينَ وَالْمُتَا خَرِينَ.

<sup>(</sup>۱) نص جمع كبير من العلماء على ضعف هذا الحديث وأنه لا يصح، وقد فصَّلت القول في الحكم عليه في تحقيقي لـ «الأربعين» للحسن بن سفيان عند الحديث رقم (٤٤، ٤٥).

وقَدِ اسْتَخَرْتُ اللهَ تَعَالَى فِي جَمْعِ أَرْبَعِينَ حَدِيثاً اقْتِدَاءً بِهَوُّلاَءِ اللَّئِمَّةِ الأَعْلام وَحُفَّاظِ الإِسْلام.

وَقَدِ اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى جَوَازِ الْعَمَلِ بِالْحَدِيثِ الضَّعِيفِ فِي فَضَائِلِ الْأَعْمَالِ (١٦). الأَعْمَالِ (١٦).

وَمَعَ هَذَا فَلَيْسَ اعْتِمَادِي عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ، بَلْ عَلَى قَوْلِهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم في الأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ: "لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبَ» (٢).

وَقَوْلِهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «نَضَّرَ اللهُ امْرَءًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَوعَاهَا فَأَدَّاهَا كَمَا سَمِعَهَا»(٣).

ثُمَّ مِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ جَمَعَ الأَرْبَعِينِ في أُصُولِ الدِّينِ، وَبَعْضُهُمْ في الْفُرُوعِ، وَبَعْضُهُمْ في الْفُرُوعِ، وَبَعْضُهُمْ في الجِهَادِ، وَبَعْضُهُمْ في الزُّهْدِ، وَبَعْضُهُمْ في

<sup>(</sup>١) وقد نُوزع الإمام النووي في هذا الكلام، وجعل له بعض أهل العلم شروطاً لمن تأملها رأى أنها مبطلة له. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠٤)، ومسلم (٢/ ٩٨٨) في ضمن حديث طويل.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٤٣٧)، والترمذي (٢٦٥٧)، وابن ماجه (٢٣٢)،
 وغيرهم وهو حديث صحيح متواتر.

<sup>(</sup>فائدة): قال الطوفي بعد أن ذكر ضعف حديث الأربعين في شرحه «التعيين في شرح الأربعين» (ص٣٣٧): «أما الحديث لم يصح؛ وإنما ذهب العلماء في ذلك إلى ما رُوِيَ عن بعض السَّلُفِ أنه قال: يا أهل الحديث أدُّوا زكاة الحديث رُبع العشر، اعملوا من كل أربعين حديثاً بحديث».

الآدَاب، وَبَعْضُهُمْ في الْخُطَبِ، وَكُلُّهَا مَقَاصِدُ صَالِحَةٌ، رَضِيَ اللهُ عَنْ قَاصِديهَا.

وَقَدْ رَأَيْتُ جَمْعَ أَرْبَعِينَ أَهَمَّ مِنْ هَذَا كُلِّهِ<sup>(۱)</sup>، وَهِيَ أَرْبَعُونَ حَدِيثًا مُشْتَمِلَةٌ عَلَى جَمِيع ذَلِكَ، وَكُلُّ حَدِيثٍ مِنْهَا قَاعِدَةٌ عَظِيمَةٌ مِنْ قَوَاعِدِ مُشْتَمِلَةٌ عَلَى جَمِيع ذَلِكَ، وَكُلُّ حَدِيثٍ مِنْهَا قَاعِدَةٌ عَظِيمَةٌ مِنْ قَوَاعِدِ اللَّينِ، قَدْ وَصَفَهُ الْعُلَمَاءُ بِأَنَّ مَدَارَ الإِسْلاَمِ عَلَيْهِ، أَوْ هُوَ نِصْفُ الإِسْلاَمِ، أَوْ هُوَ نِصْفُ الإِسْلاَمِ، أَوْ تُلُثُه، أَوْ نَحُو ذَلِكَ.

ثُمَّ أَلْتَزِمُ فِي هَذِهِ «الأَرْبَعِينَ» أَنْ تَكُونَ صَحِيحَةً، وَمُعْظَمُهَا فِي صَحِيحَيِ الْبُخَارِيِّ وَمُسْلِم، وَأَذْكُرُهَا مَحْذُوفَةَ الأَسَانِيدِ لِيَسْهُلَ حِفْظُهَا صَحِيحَيِ الْبُخَارِيِّ وَمُسْلِم، وَأَذْكُرُهَا مَحْذُوفَةَ الأَسَانِيدِ لِيَسْهُلَ حِفْظُهَا وَيَعُمَّ الاَنْتِفَاعُ بِهَا إِنْ شَاءً اللهُ تَعَالَى، ثُمَّ أُتْبِعُهَا بِبَابٍ في ضَبْطِ خَفِيً وَيَعُمَ الاَنْتِفَاعُ بِهَا إِنْ شَاءً اللهُ تَعَالَى، ثُمَّ أُتْبِعُهَا بِبَابٍ في ضَبْطِ خَفِيً أَلْفَاظها.

وَيَنْبَغِي لِكُلِّ رَاغِبٍ فِي الآخِرَةِ أَنْ يَعْرِفَ هَذِهِ الْأَحَادِيثَ لِمَا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ مِنَ التَّنْبِيهِ عَلَى جَمِيعِ اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ مِنَ التَّنْبِيهِ عَلَى جَمِيعِ الشَّاعَاتِ، وَذَلِكَ ظَاهِرٌ لِمَنْ تَدَبَّرَهُ، وَعَلَى اللهِ اعْتِمَادِي، وَإِلَيْهِ تَفْوِيضي الطَّاعَاتِ، وَذَلِكَ ظَاهِرٌ لِمَنْ تَدَبَّرَهُ، وَعَلَى اللهِ اعْتِمَادِي، وَإِلَيْهِ تَفْوِيضي وَاسْتِنَادِي، وَلَهُ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَةُ، وَبِهِ التَّوْفِيقُ والعِصْمَةُ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) وقد كان ذلك في ذهن الإمام النَّووي، فقد ذكر جملة كبيرة من أربعينه هذه في آخر كتابه «الأذكار» (ص٢٥٢ ــ ٦٦١).

رَفْعُ بعب (لرَّحِمْ الِهُجَّنِيَّ رُسُلِنَمُ (النَّرِمُ (الفِرَّرُ فَيَ الْمِنْ الْفِرُوفُ مِنْ مِنْ رُسُلِنَمُ (النِّرْمُ (الفِرْمُ فَيْرِيْنَ

# الحَدِيثُ الأَوَّلُ

عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم يَقُولُ: "إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّات، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ».

رَوَاهُ إِمَامَا الْمُحَدِّثِينَ، أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْمُغِيرَةِ بْن بَرْدِزْبَهْ الْبُخَارِيُّ، وَأَبُو الْحُسَيْنِ مُسْلِمُ بْن الْحَجَّاجِ بْنِ مُسْلِمِ الْقُشَيْرِيُّ وَأَبُو الْحُسَيْنِ مُسْلِمُ بْن الْحَجَّاجِ بْنِ مُسْلِمِ الْقُشَيْرِيُّ وَأَبُو الْحُسَيْنِ مُسْلِمُ الْمُصَيِّفِةِ مَا اللَّذَيْنِ هُمَا أَصَحُّ الْكُتُبِ النَّيْسَابُورِيُّ، فِي "صَحِيحَيْهِمَا" اللَّذَيْنِ هُمَا أَصَحُّ الْكُتُبِ الْمُصَنِّقَة (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في سبعة مواطن من صحيحه (۱، ۵، ۲۵۲۹، ۲۸۹۸، ۵،۷۰، ه. (۱) أخرجه البخاري في سبعة مواطن من صحيحه (۱، ۵، ۲۵۲۹، ۲۵۹۸، ۵،۷۰، ۵،۷۰، ۲۸۹۸، ۲۸۹۹).

الشَّرح: بدأ الشيخ رضي الله تعالى عنه بهذا الحديث في أول الأحاديث اقتداءً بالبخاري، وإرشاداً للمُتَعلِّم بأن يُحضر النِّية بالعبادة في تعلُّمه.

فقد صحَّ عن عبد الرحمن بن مهدي شيخ المحدِّثين وغيره أنه قال: يَنْبغي لِمَنْ صَنَّفَ كِتاباً أن يَبدأ بهذا الحديث (١)، تنبيهاً للطالب على تصحيح نيتهِ.

ونقل الخطابي هذا عن الأئمة مُطلقاً.

وذكر البخاري رحمه الله تعالى هذا الحديثُ في سَبْعِ مواطن من كتابه.

قال الشيخ الإمام العالم محيي الدِّين رحمة الله عليه ورضي الله عنه في شرح هذا الحديث في كتابه «شرح صحيح مسلم»: أجمع المسلمون على عِظَم موقع هذا الحديث، وكثرة فوائده وصحته.

قال الشيخ رحمه الله تعالى وآخرون: هو ثُلث الإسلام. قال الشَّافعي: ويدخلُ في سَبعين باباً من أبواب الفِقْهِ (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في "السنن الصغير" (۱/ ۱) وقال: "وقد استعمله محمد بن إسماعيل البخاري رحمه الله، فَبَدأً الجامع الصحيح بحديث: إنما الأعمال بالنيّات، واستعملناه في هذا الكتاب فبدأنا به».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٢/ ١٤)؛ قال المصنف ابن العطّار في كتابه الآخر «شرح العمدة» (١/ ٤٢): «وليس معنى كلام الشافعيّ رحمه الله انحصاره في السبعين، وإنما مُراده المبالغة في الكثرة».

وقال آخرون: هو رُبع الإسلام.

قال الحُفَّاظ: لم يصح هذا الحديث إلا من رواية عمر بن البخطَّاب، ولا عن عمر إلا من رواية علقمة بن الوقاص، ولا عن علقمة إلا من رواية محمد بن إبراهيم التَّيمي، ولا عن محمد إلا من رواية يحيى بن سعيد الأنصاري<sup>(1)</sup>، وعن يحيى انتشر؛ فرواه أكثر من مائتي إنسان أكثرهم أئمة؛ ولهذا قال الأئمة: ليس هو متواتراً وإن كان مشهوراً عند الخاصَّة والعامة؛ لأنه فَقَدَ شرط التواتر في أوله.

وفيه طُرْفَةٌ مِنْ طُرَفِ الإِسناد؛ فإنه رواه ثلاثة تابعيون بعضهم عن بعض: يحيى، ومحمَّد، وعلقمة.

\* قال جماهير العلماء من أهل العربية والأصول وغيرهم: لفظة «إنما» موضوعة للحصر تُثبت المذكور وتنفي ما سواه، فتقدير هذا الحديث: إنما الأعمال تحسب بنية ولا تحسب إذا كانت بلانية.

وفيه دليل على أن الطهارة وهي الوضوء والغسل والتيمم لا تصح إلا بالنّية، وكذلك الصلاة والزكاة والصوم والحج والاعتكاف وسائر العبادات.

وأمَّا إِزالة النَّجاسة فالمشهور عندنا أنه لا يفتقر إلى نية لأنها من

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (۱/ ۲۰)، و «التلخيص الحبير» لابن حجر (۱/ ٥٠).

باب التروك، والترك لا يحتاج إلى نية، وقد نقلوا الإجماع فيها، وشذً بعض أصحابنا فأوجبها وهو باطل.

وتدخل النّية في الطلاق والعِتاق والقذف، ومعنى دخولها: أنها إذا قارنت كناية صارت كالصريح، وإن أتى بصريح طلاق ونوى طلقتين أو ثلاثاً وقع ما نوى، وإن نوى بصريح غير مقتضاه دِينَ فيما بينه وبين الله تعالى ولا يقبل منه في الظاهر.

قوله صلّى الله عليه وسلّم: «وإنّما لِكُلِّ امرىء ما نوى»: قالوا: فائدة ذكره بعد «إنما الأعمال بالنيّة» بيان أن تعيين المنوي شرط، فلو كان على إنسان صلاة مقضية لا يكفيه أن ينوي الصّلاة الفائتة بل يشترط أن ينوي كونها ظُهْراً أو عصراً أو غيرها، ولولا اللَّفظ الثَّاني لاقتضى الأوَّل صحَّة النِّية بلا تعيين أو أوهم ذلك.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إلى الله ورسولِهِ فَهِجْرَتُهُ إلى الله وقع أجرُهُ فَهِجْرَتُهُ إلَى الله ورَسُولِهِ»، معناه: من قصد بهجرته وجه الله وقع أجرُهُ على الله، ومَن قَصَدَ بها دنيا أو امرأة فهي حظّه، ولا نصيب له في الآخرة بسبب هذه الهجرة.

وأصل الهجرة: الترك، والمرادهنا ترك الوطن.

وذِكْرُ المرأة مع الدُّنيا يحتمَّل وجهين:

أَحدُهما: أنه جاء أن سبب هذا الحديث: أنَّ رجلًا هاجر

ليتزوَّج امرأة يقال لها أُمّ قيس، فقيل له: مهاجر أُمّ قيس(١).

والثَّاني: أنه للتنبيه على زيادة التَّحذير من ذلك، وهو مِن باب ذكر الخاصِّ بعدَ العامِّ تنبيهاً على مزيته، والله أعلم (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٨٥٤٠)، وصححه الحافظ الدَّهبي في «سير أعلام النبلاء» (١٠/١٠)، وابن حجر في «فتح الباري» (١٠/١) وقال: «لكن ليس فيه أن حديث الأعمال سيق بسبب ذلك، ولم أرّ في شيء من الطرق ما يقتضي التصريح بذلك».

<sup>(</sup>٢) «شرح صحيح مسلم» للنووي (١٣/ ٥٤، ٥٥).

رَفْعُ بعب (لرَّعِن لِلْخِنْ) رُسِلنم (لِنْمِنُ (لِفِرُون مِنْ) (سِلنم (لِنْمِنُ (لِفِرُون مِن

# الحَديثُ الثَّاني

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَيْضاً قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ صلّى الله عليه وسلّم ذَاتَ يَوْم، إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَلاَ يَعْرِفُه مِنَّا أَحَدٌ، وَتَى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صلّى الله عليه وسلّم، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَقَالَ: يَا مُحمَّدُ، وَتَى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صلّى الله عليه وسلّم، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحمَّدُ، إِلَى النَّهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحمَّدُ، أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلامِ.

فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «الإِسْلاَمُ: أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ البَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا».

قَالَ: صَدَقْتَ.

فَعَجِبْنَا لَهُ يَسأَلُهُ وَيُصَدِّقُه.

قَالَ: فَأُخْبِرْنِي عَن الإِيمَانِ.

قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ وَمَلائِكتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَوْمِ اللَّهِ وَاليَوْمِ الاَخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ».

قَالَ: صَدَقْتَ.

قَالَ: فَأُخْبِرْنِي عَن الإِحْسَانِ.

قَالَ: ﴿ أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَم تَكُنْ تَرَاهُ

فإِنَّهُ يَرَاكَ».

قَالَ: فَأُخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ. قَالَ:

قَالَ: «مَا الْمسؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل».

قَالَ: فأُخْبِرْنِي عَنْ أَمارَاتِهَا.

قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ،

الْعَالَةَ رعاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي البُنْيَانِ».

ثُمَّ انْطَلَقَ، فَلَبِثْتُ مَلِيّاً ثُمَّ قالَ: «يَا عُمَرُ، أَتَدْرِي

مَن السَّائِلُ؟»، قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ.

قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينكُمْ».

رَوَاهُ مُسْلَمٌ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱/ ۳۲ ـ ۳۸ ـ ط. محمد فؤاد عبد الباقي)، قال الحافظ ابن رجب في "جامع العلوم والحكم" (۹٤/۱): "هذا الحديث تفرد مسلم عن البخاري بإخراجه"، وأما شرح الحديث فقد لخصه المصنف من شرح شيخه النووي على "صحبح مسلم" (۱۸ ۳۹ ـ ۱۹۰۱)، وهو في البخاري (۰۰)، ومسلم (۸ / ۳۹) من حديث أبي هريرة.

الشُّرح: أمَّا ما يتعلَّق بمتن الحديث ولغاته:

فقوله: «بَيْنَما نَحْنُ»: لفظة «بَيْنَما» تستعمل في الزمن؛ يعني: طلع رجل متصف بهذه الصفة في زمن من زمان جلوسنا عنده.

وقوله: «لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ»: ضبطناه بالياء المثناة من تحت المضمومة لما لم يُسَمَّ فاعله، وضبطه الحافظ أبو حازم العدوي (١) هنا: «نرى» بالنون المفتوحة، وهما بمعنى.

قوله: «ووَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ»: معناه: أنَّ الرجل وضع كفيه على فخذي نفسه، وجلس على هيئة المُتعلم.

وسبب تعجبهم من سؤاله أن هذا خلاف عادة السائل الجاهل؛ إنما هذا كلام خبير بالسؤال عنه، ولم يكن في ذلك الوقت من يعلم ذلك غير النبي صلّى الله عليه وسلّم.

قال الشيخ أبو عمرو ابن الصَّلاح رحمه الله تعالى في شرح هذا الحديث (٢):

قوله: «أُخْبِرني عن الإسلام، قال: الإسلام» إلى آخره: هذا بيان أصل الإيمان، وهو الاستسلام الظاهر، وحكم الإسلام في الظاهر ثَبَتَ

<sup>(</sup>١) هو الحافظ أبو حازم عمر بن أحمد العَبْدوي، وفي بعض المصادر العدوي، تُوُفِّي سنة (٤١٧هـ)، «سير أعلام النبلاء» (٢١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) للإمام ابن الصلاح الحافظ الشهير «شرح لمسلم»، أفادنا النووي رحمه الله بالنقل عنه في مواطن من «شرحه لمسلم».

بالشهادتين، وإنما أضاف إليهما الصلاة والزكاة والصوم والحج لكونها أظهر شعائر الإسلام وبقيامه بها يتم استسلامه، وتركه لها يُشعر بانحلاله، ثُمَّ اسم الإيمان في حديث وفد عبد القيس بالشهادتين والصلاة والزكاة وصوم رمضان، وإعطاء الخُمس، ولهذا لا يقع اسم المؤمن المُطلق على من ارتكب كبيرة أو ترك فريضة لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لا يَسْرِقُ السَّارِقُ حَينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤمنٌ، ولا يَزْنِي حِيْنَ يَزْنِي وَهُو مُؤمنٌ، ولا يَزْنِي حِيْنَ يَزْنِي وَهُو مُؤمنٌ، ولا يَزْنِي حِيْنَ يَزْنِي التصديق الباطن، ويتناول الطّاعات.

قال الشيخ أبو عمرو رضي الله عنه: فخرج بما ذكرنا وحققنا: أن الإيمان والإسلام يجتمعان ويفترقان، وأن كل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم بمؤمن، وعلى مذهب الجمهور من السَّلَفِ زيادة الإيمان ونقصانه، قال المحققون من أصحابنا المتكلمون: نفس التصديق لا يزيد ولا ينقص، والإيمان الشرعي يزيد وينقص بزيادة ثمراته وهي الأعمال.

قال الشيخ تقي الدِّين أبو عمرو ابن الصَّلاح رضي الله عنه: الأظهر \_ والله أعلم \_: أن نفس التصديق يزيد بكثرة النظر وتظاهر الأدلة، ولهذا يكون إيمان الصدِّيقين أقوى من إيمان غيرهم بحيث لا يعتريهم شُبهٌ ولا يتزلزل إيمانهم بعارض؛ بل لا تزال قلوبهم منشرحة نيِّرةً، وإن اختلفت عليهم الأحوال، وأما غيرهم من المؤلَّفة ومَن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٧٥)، ومسلم (١/ ٧٧) من حديث أبي هريرة.

قاربهم، فليسوا كذلك، فهذا مما لا يمكن إنكاره، ولا يشك عاقل في أن نفس تصديق أبي بكر الصديق \_ رضي الله عنه \_ لا يُساويه تصديق آحاد الناس.

ولهذا قال البخاري في «صحيحه»: قال أبو مليكة: أدركتُ ثلاثينَ مِنْ أصحاب النبي صلَّى الله عليه وسلَّم كُلُّهُم يَخافُ النِّفاق على نفْسِه، ما منهم أحدٌ يقول إنه على إيمان جبريل وميكائيل (١). والله أعلم.

وأما إطلاق اسم الإيمان على الأعمال فمتفق عليه عند أهل الحقّ، ودلائله كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمُ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، أجمعوا أنَّ المُراد: صلاتكم (٢).

قوله: «وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» معناه: يعتقد أن الله تعالى قدَّر الْخيرَ والشَّرَ قبل خلق الخلق، وأن جميع الكائنات بقضاء الله وقدره وهو مُدبرٌ لها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري تعليقاً مجزوماً به (۱/ ۱۰۹ ـ فتح الباري)، وقد وصله في «تغليق «تاريخه الكبير» (۱۳۷/۰)، وابن أبي خيثمة ومحمَّد بن نصر كما في «تغليق التعليق» لابن حجر (۱/ ۰۲).

<sup>(</sup>٢) اعتنى الأواثل من أئمة السلف بالتصنيف في الإيمان، فقد ألَّف ابن ابن شيبة عبد الله بن محمد كتاباً بهذا العنوان، كما ألف القاسم بن سلام كتاباً بعنوان: «الإيمان ومعالمه وسننه واستكماله ودرجاته»، وكلاهما مطبوع يرى فيهما أقوال السلف في هذا الباب.

وأنكرت القدرية هذا، وزعمت أنه سبحانه وتعالى لم يقدرها ولم يتقدم علمه، وأنها مستأنفة العلم، أي: إنما يعلمها سبحانه وتعالى بعد وقوعها، وكذبوا على الله تعالى وجَلّ عن أقوالهم الباطلة علوًّا كبيراً، وسُمِّيت هذه الفرقة قدرية لإنكارهم القدر.

قال أصحاب المقالات من المتكلمين: وقد انقرضت القدرية القائلون بهذا القول الشَّنيع الباطل ولم يبق أحد منهم من أهل القبلة عليه، وصارت القدرية في الأزمان المتأخرة تعتقد إثبات القدر، ولكن يقولون: الخير من الله والشر من غيره، تعالى الله عن قولهم علوًا كبيراً.

وقد حكى أبو محمد بن قتيبة في كتابه «غريب الحديث»، وإمام الحرمين في «الإرشاد» أنَّ بعض القدرية قال: لسنا بقدرية؛ بل أنتم القدرية لأجل اعتقادكم إثبات القدر.

وقال ابن قتيبة والإمام: وهذا تمويه من هؤلاء الجهلة ومباهتة؛ فإن أهل الحق يفوِّضون أمورهم إلى الله تعالى ويضيفون إليه القدر والأفعال، وهؤلاء الجهلة يضيفون ذلك إلى أنفسهم، ومدَّعي الشيء لنفسه ومُضيفه إليها أولى بأن ينسب إليه ممن يعتقده لغيره وينفيه عن نفسه.

وقد قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «القدرية مجوس هذه الأمة»، أخرجه أبو داود في «سننه»، والحاكم أبو عبد الله في «المستدرك على الصحيحين» وقال: صحيح على شرط الشيخين

إن صح سماع أبي حازم من ابن عمر (١).

قال الخطابي: إنما جعلهم صلّى الله عليه وسلّم مجوساً؛ لمضاهاة مذهبهم مذهب المجوس في قولهم بالأصلين النور والظُّلمة، يزعمون أن الخير من فعل النور، والشر من فعل الظلمة فصاروا ثنوية، وكذلك القدرية يضيفون الخير إلى الله تعالى والشر إلى غيره، والله سبحانه وتعالى خالق الخير والشر جميعاً لا يكون شيء منهما إلا بمشيئته، فهما مضافان إليه سبحانه وتعالى خلقاً وإيجاداً، وإلى الفاعلين لهما من عباده فعلاً واكتساباً، والله أعلم.

قوله صلّى الله عليه وسلّم: «الإِحْسان: أَنْ تَعْبُد الله كَأَنّكَ تَرَاهُ»، هذا من جوامع الكلم التي أوتيها صلّى الله عليه وسلّم، لأنّا لو قدرنا أن أحدنا قام في عبادة وهو يعاين ربه لم يترك شيئاً مما يقدر عليه من الخضوع والخشوع، وحُسْن السّمت، وإصلاح ظاهره وباطنه في جميع وظائف العبادات من عقود الإيمان، والأعمال والجوارح، وإصلاح السرائر، والتحفظ من آفات الأعمال، حتى إن علوم الشريعة كلها راجعة إليه ومتشعبة منه.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَإِنْ لم تَكُنْ تَرَاهُ فإنَّهُ يَرَاكَ»، معناه:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۹۱)، والحاكم في «المستدرك» (۱/ ۸۵)، وأعلّه بالانقطاع المنذري في «مختصر سنن أبي داود» (۷/ ۵۸)، قال الدارقطني في «العلل» (۱/ ۹۸): «ورواه الثوري وابن وهب عن عمر بن محمد عن نافع عن ابن عمر، موقوفاً. والصحيح الموقوف عن ابن عمر».

إن كانت رؤيتك له متعذرة، فهو سبحانه وتعالى مطلع عليك وعلى عملك الصالح وغير الخالص، عالم بظاهر عبادتك وباطنها.

فمقصود الكلام: الحث على الإخلاص في العبادة، ومُراقبة العبد ربه تبارك وتعالى في إتمام الخشوع والخضوع وغير ذلك، وقد ندب أهل الحقائق<sup>(۱)</sup> إلى مجالسة الصالحين ليكون ذلك مانعاً من تلبسه بشيء من النقائص احتراماً لهم واستحياءً منهم، فكيف بمن لا يزال الله سبحانه وتعالى مطلعاً عليه في سرِّه وعلانيته.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما المسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ»، فيه: أنه ينبغي للعالم والمُفتي وغيرهما إذا سئل عما لا يعلم أن يقول: لا أعلم، وأن ذلك لا ينقصه، بل يستدل به على ورعه وتقواه.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَأَخْبِرْني عَنْ أَمَارِتِهَا»: بفتح الهمزة، أي: علامتها التي تتقدمها.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا»، وفي رواية أخرى: «رَبَّها»، وفي رواية «صحيح مسلم»: «بَعْلَها»، ومعنى ربتها ورَبِّها: سيدها ومالكها، وسيدتها ومالكتها، ومعنى بعلها: زوجها.

قال الأكثرون من العلماء: هو إخبار عن كثرة السَّراري في آخر الزمان، ولأن ولدها من سيدها بمنزلة سيدها؛ لأن مال الإنسان صائر إلى ولده بالإذن أو بقرينة الحال.

<sup>(</sup>١) انظر التعليق (ص١٢٧).

وقيل: إنَّ معناه: الإِماء يلدن الملوك، فتكون أُمه من جملة رعيته وهو سيدها وسيد غيرها.

وقيل: معناه: تفسد أموال الناس فيكثر بيع أمهاتِ الأولاد في آخر الزمان، فيكثر تردادها في أيدي الناس المشترين حتَّى يشتريها ابنها ولا يدري.

قوله: «وأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُراةَ العَالَةَ رِعاءَ الشَّاءِ يَتَطاوَلُونَ في البُنْيانِ»، أمَّا العالة فهم الفقراء، والعائل: الفقير، والرِّعاء: بكسر الراء وبالمد، ويقال فيهم: رُعاة بضم الراء وزيادة الهاء بلا مدّ.

ومعناه: أن أهل البادية والحاجة والفاقة تُبسط لهم الدُّنيا حتَّى يتباهون في البنيان.

قوله: «فَلَبِثَ مَليًا»: بالثاء المثلثة، «ولَبِثْتُ» بالتاء المثناة آخره، روايتان، وكلاهما صحيح.

وأمَّا «مليًّا» بتشديد الياء، فمعناه: وقتاً طويلاً.

وفي رواية أبي داود والتِّرمذي أنه قال ذلك بعد ثلاث (١)، وفي «شرح السُّنَّة» للبغوي: بعد ثالثة (٢) وظاهر هذا: أنه بعد ثلاث ليالٍ.

قوله: «جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِيْنَكُمْ»، فيه: أن الإيمان والإحسان تُسمى كُلها ديناً.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦٩٥)، والترمذي (٢٦١٠).

<sup>(</sup>٢) «شرح السُنَّة» برقم (٢).

وهذا الحديث يجمعُ أنواعاً من المعارف والعلوم والآداب واللطائف، بل هو بيان أصل الإسلام كما حُكِيَ عن القاضي عياض.

منها: أنه يستحب لمن حضر مجلس العالم، وعلم أن أهل المجلس لهم حاجة إلى مسألة، أن يسأل عنها ليعرفوا حكم الله تعالى إذا لم يسألوا.

وفيه: رِفقُ العالم بالسائل، وأن يُدنيه منه ليتمكن من سؤاله، وأن السائل ينبغي أن يرفق في سؤاله قَدْرَ الحاجة (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ أبو العباس القرطبي في «المُفْهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم» (۱/ ۱۰): «يصلح هذا الحديث أن يقال فيه: إنه أمُّ السُّنَّةِ؛ لما تضمَّنُه من جمَلِ علم السُّنَّةِ، كما سُمِّيت الفاتحة؛ أم الكتاب؛ لما تضمنته من جُمَلِ معاني القرآن».

رَفَّعُ معبد (لارَّجِئُ (الْفِخَّدِيُ (سِكتر (لغِيْرُ) (اِفْرُودَ كريس

## الحَديثُ الثَّالثُ

عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمٰنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الخطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم يَقُولُ: «بُنِيَ الإِسْلاَمُ عَلَى خَمْسِ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَه إِلاّ الله ، وَأَنَّ مُحمَّداً رَسُولُ الله ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَحَجِّ البيتِ ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ » . رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١) .

### الشَّرح: أما ما يتعلق بلفظ الحديث ولُغاته:

فقد جاء الحديث في الصحيح برواياتٍ مُختَلِفَةٍ نذكرُها إن شاء الله تعالى، وطرق جميع الحديث عن عبد الله بن عمر.

فَفِي رَوَايَةَ لَمُسَلِّمَ: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسَةٍ: على أَن يُوَحَّدَ اللهُ،

<sup>(</sup>١) البخاري (٨)، ومسلم (١/٥٥).

وَإِقَامِ الصَّلاةِ، وإِيتَاءِ الزَّكاةِ، وصِيامِ رمَضَانَ، والحَجِّ»، هكذا سَمِعْتُهُ من رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم (١).

ولمسلم في رواية ثانية: «بُنِيَ الإِسْلاَمُ عَلَى خَمْس: عَلَى أَنْ يُعْبَدَ اللهُ وَيُكْفَرَ بِمَا دُونَهُ، وإِقَامِ الصَّلاَةِ، وإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وحَجِّ البَيْتِ، وَصَوْم رَمَضَانَ»(٢).

وفي رواية لمسلم \_ وهي رواية الكتاب \_: ««بُنِيَ الإِسْلاَمُ عَلَى خَمْس: شَهَادَةِ أَنْ لا إِلهَ إِلا اللهُ، وأن مُحمَّداً رسول الله، وإقامِ الصَّلاةِ، وإيتاءً الزَّكَاةِ، وحَجِّ البَيْتِ، وَصَوْم رَمضَانَ».

وفي رواية لمسلم أيضاً: أَنْ رَجُلاً قال لِعبد الله بن عمر: أَلاَ تَغْزُو؟ فقال: إِنِّي سَمعت رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم يقول: «إِنَّ الإِسْلامَ بُنِيَ على خَمْس: شَهادَةِ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللهُ، وإِقَامِ الصَّلاةِ، وإِيتَاءِ الزَّكاةِ، وصيام رمضان، وَحَجِّ البَيْتِ»(٣).

قال الشيخ محيى الدِّين رضي الله عنه في «شرح صحيح مسلم» لهذا الحديث: وقع في الطريق الأول والرابع «على خمسة» بالهاء فيها، وفي الثاني والثالث «خمس» بلا هاء، وكلاهما بلا هاء، والمراد برواية الهاء خمسة أركان أو نحوه وبحذفها خمس خصال أو دَعائم أو قواعد أو نحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/٥٤).

<sup>(</sup>٢) مسلم (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٣) مسلم (١/ ٤٥).

وأما تقديم الحج وتأخيره، ففي الرِّواية الأولى والرابعة تقديم الصيام، وفي الثانية والثالثة تقديم الحج، ثُمَّ اختلف العلماء في إنكار ابن عمر رضي الله عنهما على الرجل الذي قدّم الحج (١) مع أن ابن عمر رضي الله عنهما رواه كذلك كما وقع في الطريقين المذكورين.

والأظهر \_ والله أعلم \_ أنه يحتمل أنَّ ابن عمر رضي الله عنهما سمعه من النبي صلَّى الله عليه وسلَّم مرتين، مرَّة بتقديم الحجّ، ومرَّة بتقديم الصَّوم؛ فرواه أيضاً على الوجهين في وقتين، فلما رد عليه الرجل وقدم الحج قال ابن عمر: لا ترد عَلَيَّ ما لا علم لك به، ولا تعترض بما لا تعرفه، ولا تقدح فيما لا تتحققه، بل بتقديم الصوم، هكذا سمعته من رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم.

وليس في هذا نفي لسماعه على الوجهين.

ويحتمل أن ابن عمر رضي الله عنهما كان سمعه مرتين بالوجهين كما ذكرنا، ثُمَّ لما رد عليه الرجل نسي الوجه الذي رده فأنكره.

فهذان الاحتمالان هما المختاران في هذا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱/ ٤٥ ــ برقم ١٦) وفيه بعد سياق الحديث: فقال رجل: الحَجِّ وصيّام رمضان؟ قال: لا، صيام رمضان والحَجِّ. هكذا سمعته من رسول الله صلّى الله عليه وسلَّم.

وقال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح \_ رضي الله عنه \_: محافظة ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ على ما سمعه من رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم ونهيه عن عكسه تصلح حجة لكون الواو تقتضي الترتيب، وهو مذهب كثير من الفقهاء الشافعيين وشذوذ من النحويين.

ومن قال: لا تقتضي الترتيب \_وهو المختار وقول الجمهور \_ فله أن يقول: لم يكن ذلك لكونها تقتضي الترتيب؛ بل لأنَّ فرضَ صوم رمضان نزل في السَّنَة الثَّانية من الهجرة، ونزلت فريضة الحج سنة ست، وقيل: سنة تسع بالتاء المثناة فوق، ومِن حقِّ الأوَّل أن يقدم في الذِّكر على الثَّاني، فمحافظة ابن عمر لهذا.

وأما رواية تقديم الحج فكأنه وقع ممَّن كان يرى الرواية بالمعنى، ويرى أن تأخير الأول في الذكر شائع في اللسان فتصرف فيه بالتقديم والتأخير لذلك مع كونه لم يسمع نهي ابن عمر عن ذلك، فافهم ذلك فإنه من المشكل الذي لم أرهم بيَّنوه.

هذا آخر كلام الشيخ أبي عمرو بن الصلاح.

قال الشيخ محيي الدِّين رحمه الله رضي عنه: وهذا الذي قاله ضعيف من وجهين:

أحدهما: أن الروايتين قد ثبتتا في الصحيحين، وهما صحيحتان في المعنى لا تنافي بينهما كما قدمنا إيضاحه، فلا يجوز إبطال إحداهما.

الثاني: أن فتح باب احتمال التقديم والتأخير في مثل هذا قدح في رواة الروايتين، ولو فُتحَ لنا ذلك لم يبق وثيقٌ بشيء من الرَّوايات إلا القليل، ولا يخفى بطلان هذا وما يترتب عليه من المفاسد، وتعلَّق من يتعلق به ممن في قلبه مرض، والله أعلم.

قال الشيخ محيي الدِّين رحمه الله: ثُمَّ اعلم أنه وقع في رواية أبي عوانة الإسفراييني في كتابه «المخرَّج على صحيح مسلم» وشرطه عكس ما وقع في مسلم من قول الرجل لابن عمر قدّم الحج، فوقع فيه أن ابن عمر قال للرجل: اجعل صيام رمضان آخرهن كما سمعت مِنْ فِي رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم (١).

قال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح: لا يقاوم هذه الرِّواية ما رواه مسلم، قال الشيخ محيي الدِّين رحمه الله: وهذا محتمل أيضاً صحته ويكون قد جرت القضية مرتين لرجلين، والله أعلم.

وأما اقتصاره في الرِّواية الرابعة على إحدى الشهادتين؛ فهو إما تقصير من الراوي في حذف الشهادة الأخرى التي أثبتها غيره من الحفاظ، وإما أن تكون وقعت الرِّواية من أصلها هكذا، ويكون من الحذف للاكتفاء بأحد القرينتين ودلالته على الآخر المحذوف، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو عوانة في «مستخرجه على صحيح مسلم» كما في «إتحاف المهرة» لابن حجر برقم (٩٧/٩).

وأمًّا اسم الرَّجل الذي ردَّ عليه ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ تقديم الحج فهو يزيد بن بشر السَّكْسَكي، ذكره الحافظ الخطيب البغدادي في «الأسماء المبهمة»(١).

وأما قوله: ألا تغزو؟ فهو بالتاء المثناة من فوق للخطاب، ويجوز أن تكتب بالألف وبحذفها، فالأول: قول الكُتَّاب المتقدمين، والثاني: قول المُتأخرين وهو الأصح، حكاهما ابن قتيبة في «أدب الكاتب».

وأمَّا جواب ابن عمر له بحديث: «بُنِيَ الإِسْلاَمُ عَلَى خَمْس»، فالظَّاهر أن معناه: ليس الغزو بلازم على الأعيان، فإن الإسلام بُنِي على خمس ليس الغزو منها.

وهذا الحديث أصل عظيم في معرفة الدِّين، وعليه اعتماده، وقد جمع أركانه. والله أعلم (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «الأسماء المبهمة في الأنباء المحكمة» للخطيب (ص٣٣٦).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحیح مسلم» (۱/ ۱۷۸، ۱۷۹).

## الحَدِيثُ الرَّابعُ

عنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحَمْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهُ عَنْهُ قَالَ:

حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم وهُوَ الصَّادِقُ المصْدُوقُ .. "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ الصَّادِقُ المصْدُوقُ .. "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْنِ أُمهِ أَرْبَعِينَ يَوْماً نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ الْملَكُ فينفُخُ فِيهِ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ الْملَكُ فينفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بكَتْب رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ وَعَملِهِ، وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ.

فَوَالَّذِي لاَ إِلهَ غَيْرُهُ، إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ، فيسْبقُ علَيْهِ الْكِتَابُ فيعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيُعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النّارِ خَتَّى مَا يكُونُ بِيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ، لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ فيَدْخُلُهَا». فيعْمَلُ بعَملِ أَهْلِ الجنَّةِ فيَدْخُلُهَا». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (۱).

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٤/ ٢٠٣٦).

الشُّوح: أمَّا ما يتعلَّق بلفظ الحديث ومتنه.

فقوله: «الصّادِقُ المَصْدُوقُ»: فمعناه: الصادق في قوله، المصدوق فيما يأتيه من الوحى.

قوله: «إِنَّ أَحَدَكُمْ»: بكسر الهمزة على حكاية لفظه صلَّى الله عليه وسلَّم.

وقوله: «بِكَتْبِ رِزْقِهِ»: هو بالباء المُوحدة في أوله.

وقوله: «وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ»: خبر مبتداٍ محذوف، أي: وهو شَقيٌّ أو سعيدٌ.

اعلم أن هذا الحديث يُروى بألفاظ مُختلفةٍ نذكُر طريق الجمع بينها إن شاء الله تعالى.

قال الشيخ محيي الدِّين رحمه الله تعالى ورضي عنه في «شرح مسلم»(١): ظاهر هذه الرِّواية: أن إرسال الملك يكون بعد مائة وعشرين يوماً.

وفي رواية أخرى لمسلم: «يَدْخُلُ المَلَكُ على النُّطْفةِ بَعْدَما تَسْتَقِرُ في الرَّحِم بِأَرْبَعِينَ، أَوْ خَمْسَةٍ وأربعينَ لَيْلَةً، فيقولُ: يَا رَبِّ: أَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ»(٢).

<sup>(1) (11/ 19/</sup> \_ 197).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲،۳۷/٤).

وفي رواية ثالثة لمسلم: «إِذَا مَرَّ بِالنَّطْفَةِ ثِنْتَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً، بَعَثَ اللهُ إِلَيْهَا مَلَكاً، فَصَوَّرَهَا، وخَلَقَ سَمْعَهَا وَبَصَرَهَا وَجِلْدَهَا».

وفي رواية حذيفة بن أَسِيد: «إِنَّ النُّطْفَةَ تَقَعُ في الرَّحِمِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، ثُمَّ يتسوَّرُ عَليها المَلَكُ»(١).

وفي رواية: «أَنَّ مَلَكاً مُوَكَّلاً بالرَّحِمِ إِذا أَرادَ اللهُ أَن يَخْلُقْ شَيْئاً بِإِذْنِ اللهِ، لِبضْع وأَرْبَعِينَ ليلَةً»<sup>(٢)</sup> وذكر الحديث.

وفي رواية أنس: «إنَّ اللهَ قَدُ وكَّلَ بالرَّحِمِ مَلَكاً فيَقُولُ: أَيْ رَبِّ نُطْفَةٌ، أَيْ رَبِّ مُضْغَةٌ»(٣).

قال: الجمع بين هذه الرِّوايات أن للملك ملازمة ومراعاة بحال النطفة، وأنه يقول: يا رب هذه علقة هذه مضغة في أوقاتها، فكل وقت يقول فيه ما صارت إليه بأمر الله تعالى وهو أعلم سبحانه وتعالى.

ولكلام الملك وتصرفه أوقات، أحدها حين يخلقها الله تعالى نطفة، ثُمَّ ينقلها علقة، وهو أول علم الملك بأنه ولد، لأنه ليس كل نطفة تصير ولداً، وذلك عقب الأربعين الأولى، وحينئذ يكتب رزقه وأجله وعمله وشقاوته أو سعادته، ثُمَّ للملك فيه تصرف آخر في وقت آخر، وهو تصويره وخلق سمعه وبصره وجلده ولحمه وعظمه، وكونه ذكراً أم أنثى، وذلك إنما يكون في الأربعين الثالثة، وهي مدة المُضغة،

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۰۳۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲/۸۳۸).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٤/ ٢٠٣٨).

وقبل انقضاء هذه الأربعين وقبل نفخ الرُّوح فيه؛ لأن نفخ الروح لا يكون إلَّا بعد تمام صورته.

وأما قوله في إحدى الرّوايات: "فإذا مَرّ بِالنّطْفَة ثِنْتانِ وأربعُونَ لَيْلَةً بَعَثَ الله إليها مَلكاً فَصَوَّرهَا، وخَلَقَ سَمْعَها وبَصَرها وجِلْدَها ولَحْمَها وعِظَامَها، ثُمَّ قال: يا ربّ أَذكر الم أُنثى ؟ فَيَقْضِي رَبُّك ما شاء، ويَكْتُبُ المَلك " وذكر رزقه، فقال القاضي وغيره: ليس هو على ظاهره، بل المراد بتصويرها وخلق سمعها إلى آخره، أنه يكتب ذلك ثُمَّ يفعله في وقت آخر؛ لأن التصوير عقب الأربعين الأولى غير موجود في العادة، وإنما يقع في الأربعين الثالثة، وهي مدة المضغة، كما قال الله تعالى: ولَقَدَ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَكنَ مِن سُكلَةٍ مِن طِينٍ اللهُ مُعَمِّعَلَنهُ نُطَفَةً فِي قَرَارِ مَكِينِ الله على المؤمنون]، ثُمَّ يكون للملك فيه تصوير آخر، وهو وقت نفخ الروح عقب الأربعين الثالثة حين يكمل له أربعة أشهر.

واتفق العلماء على أن نفخ الروح لا يكون إلا بعد أربعة أشهر.

ووقع في رواية للبخاري: "إن خلق أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين، ثُمَّ يكون علقة مثله، ثُمَّ يكون مُضغة مثله، ثُمَّ يبعث إليه الملك فيؤذن بأربع كلمات، فيكتب رزقُه وأجلُه وشَقِيٌّ أو سعيدٌ، ثُمَّ ينفخ فيه ثُمَّ يُبعث».

فقوله: «ثُمَّ يُبعث»، بحرف «ثُمَّ» يقتضي تأخير كتب الملَك هذه الأمور إلى بعد الأربعين الثالثة، والأحاديث الباقية تقتضي الكتب عقب الأربعين الأولى!

وجوابه: أنَّ قوله: «يبعث إليه الملَكَ فيؤذن فيكتب» معطوف على قوله: «يُجمع في بطن أمه»، ومتعلق به لا بما قبله، وهو قوله: «ثُمَّ يكون مضغة يكون مضغة مثله» ويكون قوله: «ثُمَّ يكون علقة مثله ثُمَّ يكون مضغة مثله»، معترضاً بين المعطوف والمعطوف عليه، وذلك جائز موجود في القرآن والحديث الصحيح، وغيره من كلام العرب.

قال القاضي وغيره: والمراد بإرسال الملك في هذه الأشياء أمره بها، وبالتصرف فيها بهذه الأفعال، وإلا فقد صرح في الحديث بأنه موكل بالرحم، وأنه يقول: يا رب نطفة، يا رب علقة، يا رب مضغةٌ.

ثُمَّ المراد بجميع ما ذكر من الرزق والأجل والشقاوة والسعادة والعمل والذكورة والأنوثة أنه يظهر ذلك للملك، ويأمره بإنفاذه وكتابته، وإلا فقضاء الله تعالى سابق على ذلك، وعلمه وإرادته لكل ذلك موجود في الأزل. والله الموفق.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَوالَّذي لا إِلهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، حَتَّى ما يكونُ بَينَهُ وبَيْنها إلا ذراعٌ، فيعملُ بِعَملَ أَهْل النَّارِ فَيَدْخُلُها، وإنَّ أَحَدكُمْ ليعملُ بِعَمَلِ أهلِ النَّارِ» إلى آخره، المراد بالذراع التمثيل للقرب من موته ودخوله عقبه إلى تلك الدار، ما بقي بينه وبين موضع الأرض ذراع.

والمراد بهذا الحديث: أنَّ هذا قد يقع في نادر من الناس، لا أنه غالب فيهم.

ثُمَّ من لطف الله تعالى وسعة رحمته انقلاب الناس من الشَّرِّ إلى الخير في كثرة بخلاف العكس؛ فإنه في نهاية مِنَ القِلَّةِ والنُّدْرة، ويدخل في هذا من انقلب إلى عمل النَّار بكفرٍ أو معصية، لكن يختلفان في التخليد وعدمه، فالكافر يخلد في النار، وغيره لا يخلد.

وفي هذا الحديث: إثبات القدر، وأن التوبة تهدم الذنوب قبلها، وأن من مات على شيء حُكِمَ له به من خير أو شر، إلا أن أصحاب المعاصي غير الكفر في المشيئة. والله أعلم.

قال الإمام أبو المُظفر السَّمعاني (٢): سبيل معرفة هذا الباب:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٤٥ \_ ٤٩٤٩)، ومسلم (١/٢٠٤١).

<sup>(</sup>٢) هو: عبد الرحيم ابن الحافظ أبي سعد عبد الكريم السَّمعاني، وقد انتهت إليه رئاسة الشافعية في بلده، تُوُفِّي نحو سنة (٦١٨هـ) «سير أعلام النبلاء» (٢٢/٢٢).

التوقيف من الكتاب والسُّنَّة دون محض القياس ومُجرد العقول، فمن عدل عن التوقيف فيه ضَلَّ وتاه في بحار الحَيرة، ولم يبلغ شفاء النفس، ولا يصل إلى ما يطمئن به القلب، لأن القدر سِرٌّ من أسرار الله تعالى ضُربت دونه الأستار، واختص الله به وحجبه عن عقول الخلق ومعارفهم؛ لما علمه من الحكمة، وواجبنا أن نقف حيث حُدَّ لنا، ولا نتجاوز.

وقد طوى الله تعالى علم القدر على العالم، فلم يعلمه نبي مرسل، ولا مَلَك مقرب.

وقيل: إن سر القدر ينكشف لهم إذا دخلوا الجنة، ولا ينكشف قبل دخولها.

\* \* \*

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الْهُجَّرِي (سِلنم (لاَيْمِ) (الِفِروف مِيسَ

#### الحَدِيثُ الخَامِسُ

عَنْ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ أُمِّ عَبْدِ اللهِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «مَنْ أَحْدَثَ فَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «مَنْ أَحْدَثَ فَي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمٍ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهوَ رَدُّا» (٢).

الشَّرح: قال أهل العربيَّة: الرَّدُّ هنا بمعنى المردود، ومعناه: فهو باطل غير مُعتدِّبه.

قال الشيخ محيي الدِّين رحمه الله ورضي عنه (٣): هذا الحديث

البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (٣/ ١٣٤٣).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۳/ ۱۳٤٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح مسلم» له (١٦/١٢).

قاعدةٌ عظيمةٌ مِنْ قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه صلَّى الله عليه وسلَّم؛ فإنه صريح في رد كُلِّ البدع والمُخترعات.

وفي الرِّواية الثانية زيادة، وهي أنه قد يُعاند بعض الفاعلين في بدعة سُبق إليها، فإذا احتُجَّ عليه بالرِّواية الأُولى يقول: أنا ما أحدثتُ شيئاً، فيُحتج عليه بالثانية التي فيها التصريح برد كل المُحدثات، سواء أحدثها الفاعل، أو سُبق بإحداثها.

وفي هذا الحديث: دليل لمن يقول من الأصوليين: إن النَّهي يقتضي الفساد، ومن قال: لا يقتضي الفساد، يقول: هذا خبر واحد، ولا يكفى في إثبات هذه القاعدة المهمة، وهذا جواب فاسد.

وهذا الحديث مما ينبغي حفظه واستعماله في إبطال المنكرات، وإشاعة الاستدلال به.

قلت: فقد عَدَّ العلماء أُموراً أُحدثت في الدِّين أحدثها الجهلة المتعمِّقون لا أصل لها في الشريعة، فينبغي أن يستدل على إبطالها، وأن يُحجِّ فاعلها بهذا الحديث الصحيح الصريح، وذلك خرق في العبادة، فمنها ما هو في الصلاة كصلاة الرغائب، وليلة النصف من شعبان، وقراءة الأنعام في ركعة في ليلة السابع والعشرين من رمضان وإيهام العوام أنها نزلت دفعة واحدة في هذه الليلة، ومن ذلك ما يُزاد في الاقامة من الصلاة على النبي صلَّى الله عليه وسلَّم.

#### الحَديثُ السَّادسُ

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم يَقُولُ:

"إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى مُشْتَبِهَاتِ فَقَدْ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ في الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكَ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَّى، أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلا وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدُ كُلُهُ، أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدُ كُلُهُ، أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدُ الْجَسَدُ كُلُهُ، أَلا وَإِنَّ فِي الْمَسَدُ الْجَسَدُ كُلُهُ وَإِنَّ فَي الْمَسَدُ الْجَسَدُ كُلُهُ وَالْمَالُ فَي الْمَالِثُ فَي الْعَسَدُ الْعَسَدُ كُلُهُ وَالْمَالُ الْمَالُ فَي الْعَسَدُ الْعَسَدُ كُلُهُ الْمَالُ الْمُ الْمُعْمَى اللهُ الْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمُ الْمُعْمَالُ الْعُرْلُ الْمُ الْعُلِيْلُ الْمُ الْعَلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْمَالُونَا الْمَالُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ ا

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۰۲، ۲۰۰۱)، ومسلم (۱۲۱۹).

الشّرح: أجمع العلماء على عظم موقع هذا الحديث، وكثرة فوائده، وأنه أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام، وأن الإسلام يدور عليه وعلى حديث: «الأعمال بالنيّة»، وحديث: «مِنْ حُسن إسلام المَرءِ تَرْكُه ما لا يَعنيه».

وقال أبو داود السختياني<sup>(۱)</sup>: يدور على أربعة أحاديث: هذه الثلاثة، وحديث: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يُحب لنفسه»، وقيل: حديث: «ازهد في الدُّنيا يحبَّك الله، وازهد في ما في أيدي الناس يُحبَّك الناس»<sup>(۲)</sup>.

قال العلماء: وسبب عظم موقعه: أنه صلّى الله عليه وسلّم نبّه فيه على إصلاح المطعم والمشرب والملبس وغيرها، وأنه ينبغي أن يكون حلالاً، وأرشد إلى معرفة الحلال وأنه ينبغي ترك المشتبهات، فإنه سبب لحماية دينه وعرضه، حذراً من مواقعة الشبهات، وأوضح ذلك بضرب المثل بالحِمَى، ثُمَّ بيّن أهم الأُمور، وهو مُراعاة القلب، فقال صلّى الله عليه وسلّم: «أَلا وإنّ في الجَسَدِ مُضْغَةً. . . » إلى آخره، فَبيّن صلّى الله عليه وسلّم أن بصلاح القلب يصلح باقي الجسد، وبفساده فسد باقيه الجسد، وبفساده

وأما قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «الحَلالُ بَيِّنٌ والحرامُ بَيِّنٌ»، فمعناه: أنَّ الأشياء ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن عبد البر في «التمهيد» (۲۰۱/۹).

<sup>(</sup>٢) ستأتي هذه الأحاديث.

- حلال بين واضح لا يخفى حِلُه، كالخبز والفواكه والزيت والعسل والسمن ولبن مأكول اللحم وبيضه وغيره من المطعومات، وكذلك الكلام والنظر والمشي وغير ذلك من التصرُّفات، فهي حلال بيّنٌ واضح لا شك في حلّه.
- وأما الحرام البيّن، فكالخنزير والميتة والبول والدم المسفوح، وكذلك الزّنا، والكذب والغيبة والنميمة، والنظر إلى الأجنبية، وأشباه ذلك.
- وأمّا المُشتبهات: فمعناه أنّها ليست بواضحة الحِلِّ ولا الحُرمة، فلهذا لا يعرفها كثير من الناس، ولا يعلمون حكمها، وأما العلماء فيعرفون حكمها بنص أو قياس أو استصحاب أو غير ذلك، فإذا تردد الشيء بين الحِلّ والحُرمة، ولم يكن فيه نَصُّ ولا إجماع، اجتهد فيه المجتهد، فألحقه بأحدهما بالدليل الشرعي، فإذا ألحقه به صار حلالاً، وقد يكون دليله غير خالٍ عن الاحتمال البيِّن، فيكون الورعُ تركَه، ويكون داخلاً في قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: "فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَد اسْتَبْراً لدينه وعرضه».

وإن لم يظهر للمجتهد فيه شيء وهو مُشْتَبِه، فهل يؤخذ بحله أم بحرمته أم يتوقف؟ فيه ثلاثة مذاهب، حكاها القاضي عياض وغيره.

والظاهر أنها مُخَرَّجَةٌ على الخلاف المذكور في الأشياء قبل ورود الشرع.

وفيه أربعة مذاهب:

الأصح: أنه لا حُكم بحل ولا حُرمة ولا إباحة ولا غيرها، لأن التكليف عند أهل الحق لا يثبت إلا بالشرع.

والثاني: حكمها التحريم.

والثالث: الإباحة.

والرابع: التوقف. والله أعلم.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لدِينِهِ وعِرْضِهِ» أي: حصل له البراءةُ لدينه من الذَّمِّ الشرعي، وصان عرضه عن كلام الناس فيه.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَّى، أَلاَ وإِنَّ حِمَى الله مَحارِمُهُ»، معناه: أن الملوك وغيرهم يكون لكل ملك منهم حمى يحميه عن الناس، ويمنعهم دخوله، فمن دخله أوقع به العقوبة، ومن احتاط لنفسه، لا يقارب ذلك الحمى خوفاً من الوقوع فيه.

ولله تعالى أيضاً حمى وهي محارمه، أي: المعاصي التي حرّمها كالقتل والزّنا والسَّرقة والقذف والخمر والكذب والغيبة والنميمة، وأكل المال بالباطل، وأشباه ذلك، فكل هذا حمى الله تعالى، من دخله بارتكابه شيئاً من المعاصي استحق العقوبة، ومن قاربه يُوشك أن يقع فيه، فمن احتاط لنفسه لم يقاربه، ولا يتعلّق (١) بشيء يقربه من المعصية، فلا يدخل في شيء من الشّبهات.

<sup>(</sup>١) أي: ولم يتعلق بشيء.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «أَلاَ وَإِنَّ في الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ؛ أَلا وهي القَلْبُ».

قال أهل اللغة: يُقال: صلَح الشيء وفَسَدَ بفتح اللام والسين، وضمهما، والفتح أفصح وأشهر.

والمُضغة: القطعة من اللحم، سُميت بذلك لأنها تمضغ في الفم لصغرها، قالوا: المراد تصغير القلب بالنسبة إلى باقي الجسد، مع أن صلاح الجسد وفساده تابعان للقلب.

وفي هذا الحث الأكيد على السعي في صلاح القلب وحمايته من الفساد.

واحتج به من قال: العقل في القلب لا في الرأس، وهو مذهب أصحابنا وجماهير المتكلمين، وقال أبو حنيفة: هو في الدماغ، وقد يقال في الرأس، وحكوا الأول أيضاً عن الفلاسفة، والثاني عن الأطباء.

قال المازري: احتج القائلون بأنه في القلب: بقوله تعالى: ﴿ أَفَائِرُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ [قَ: ٣٧]، وبهذا الحديث، فإنه صلّى الله عليه وسلّم جعل صلاح الجسد وفساده تابعاً للقلب، مع أن الدماغ من جملة الجسد (١)، فيكون صلاحه وفساده تابعاً للقلب، فعلم أنه ليس محلاً للعقل.

<sup>(</sup>١) حصل في بعض الأسطر خلل فأصلحته من «شرح مسلم» المنقول عنه هذا الكلام.

واحتج القائلون بأنه في الدماغ: بأنه إذا فسد الدماغ فسد العقل، ويكون من فساد الدماغ الصرع في زعمهم، ولا حجة لهم في ذلك؛ لأن الله سبحانه وتعالى أجرى العادة بفساد العقل عند فساد الدماغ، مع أن العقل ليس فيه، ولا امتناع من ذلك.

قال المازري: لا سيما على أصولهم في الاشتراك الذي يذكرونه بين الدماغ والقلب، وهم يجعلون بين الرأس والمعدة والدماغ اشتراكاً. والله أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح مسلم» للنووي (۱۱/ ۲۷ \_ ۳۰).

#### الحديث السَّابع

عَنْ أَبِي رُقَيَّةَ تَمِيمِ بْنِ أَوْسِ الْدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّصِيحَةُ»، أَنَّ النَّبِيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «اللِّينُ النَّصِيحَةُ»، قُلْنَا: لِمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «لِلَّهِ، وَلِكِتَابِهِ، وَلَائِمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَعَامَّتِهِمْ».

الشَّـرح: قال شيخنا محيي الدِّين رحمه الله ورضي عنه في «شرح مسلم»(١):

هذا حديث عظيم الشأن، وعليه مدار الإسلام كما سنذكره في شرحه، وأما ما قاله جماعة من العلماء: إنه أحد أرباع الإسلام، أي أحد الأحاديث الأربعة التي تجمع أمور الإسلام، فليس كما قالوه، بل المدار على هذا وحده.

<sup>.(</sup>rq\_rv/r) (1)

وهذا الحديث من أفراد مسلم، وليس لِتميم الدَّارِيِّ في "صحيح البخاري" عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم شيء، ولا له في مسلم عنه غير هذا الحديث، واختلفوا في نسبه أنه داري أو ديري.

وأمَّا الشَّرح، فقال الإمام أبو سُليمان الخطابي رحمه الله: النصيحة (١): كلمة جامعة معناها حيازة الحظ للمنصوح له، قال: ويقال: هو من وجيز الأسماء ومُختصر الكلام، وأنه ليس في كلام العرب كلمة أجمع لخيري الدُّنيا والآخرة منه.

قال: وقيل: النَّصيحة مأخوذة من نَصحَ الرجل ثُوبهُ، إذا خاطه، فشبَّهوا فعِلَ الناصح فيما يتحرَّاه من صلاحِ المنصوح له بما يسده من خلل الثوب، قال: وقيل: إنها مأخوذة من نصحتُ العسل: إذا صفَّيته من الشّمع، شبَّهوا تخليص القول من الغش بتخليص العسل من الخلط.

قال: ومعنى الحديث: عماد الدِّين وقوامه: النصيحة، كقوله: «الحج عرفة» أي: عماده ومُعظمه عرفة.

وأما تفسير النصيحة وأنواعها، فذكر الخطابي وغيره من العلماء فيها كلاماً نفيساً أنا أضم بعضه إلى بعض مُختصراً.

<sup>(</sup>١) نقل أيضاً كلام الخطابي البغوي في «شرح السُّنَّة» (٩٣/١٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۹۶۹)، وأبو داود (۱۹۶۹)، والنسائي (۲/ ٤٥، ٢٦، ٤٨) والترمذي (۸۸۹)، وابن ماجه (۳۰۱۰)، من حديث عبد الرحمن بن يَعْمَر، وإسناده صحيح.

#### قالوا:

• أما النصيحة لله تعالى: فمعناها ينصرف إلى الإيمان به، ونفي الشريك عنه وترك الإلحاد في صفاته، ووصفه بصفات الكمال والجلال كلها، وتنزيهه سبحانه عن جميع النقائص، والقيام بطاعته واجتناب معصيته، والحُبِّ فيه والبُغض فيه، وموالاة من أطاعه، ومُعاداة من عصاه، وجهاد من كفر به، والاعتراف بنعمته وشكره عليها، والإخلاص في جميع الأمور، والدعاء إلى جميع الأوصاف المذكورة، والحَبِّ عليها، والتلطف في جميع الناس أو من أمكن منهم عليها.

قال الخطابي رحمه الله: وحقيقة هذه الإضافة راجعة إلى العبد في نصحه نفسه؛ فإن الله تعالى غني عن نصح الناصح.

• وأما النصيحة لكتابه سبحانه وتعالى: فالإيمان بأنه كلام الله تعالى وتنزيله، لا يشبهه شيء من كلام الخلق، ولا يقدر على مثله أحد من الخلق، ثُمَّ تعظيمه وتلاوته حَقَّ تلاوته وتحسينها، والخشوع عندها، وإقامة حروفه في التِّلاوة والذَّبِّ عنه لتأويل المُحرفين، وتعرض الطاعنين والتَّصديقِ بما فيه، والوقوف مع أحكامه، وتفهم علومه وأمثاله، والاعتبار بمواعظه، والتفكر في عجائبه، والعمل بمحكمه، والتسليم لمتشابهه، والبحث عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه، والدُّعاء إليه، وإلى ما ذكرنا من نصيحته.

• وأما النصيحة لرسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: فتصديقه على الرسالة، والإيمان بجميع ما جاء به، وطاعته في أمره ونهيه ونصرته حيًّا

وميتاً، ومُعاداة من عاداه، وموالاة من والاه، وإعظام حقه، وتوقيره، وإحياء طريقته وسُنته، وبث دعوته ونشر شريعته، ونفي التُّهمة عنها، واستثارة علومها، والتفقه في معانيها، والدُّعاء إليها، والتَّلَطُّف في تعلمها وتعليمها، وإعظامها، وإجلالها، والتأدب عند قراءتها، والإمساك عن الكلام فيها بغير علم، وإجلال أهلها لانتسابهم إليها، والتخلُّق بأخلاقه، والتأدب بآدابه، ومحبة أهل بيته وأصحابه، ومجانبة من ابتدع في سنته أو تعرَّض لأحدٍ من أصحابه.

• وأما النصيحة لأئمة المسلمين: فمعاونتهم على الحقّ وطاعتهم في أمرهم به، وتنبيههم وتذكيرهم برفقٍ ولطفٍ، وإعلامهم بما غفلوا عنه ولم يبلغهم من حقوق المسلمين، وترك الخروج عليهم، وتألف الناس لطاعتهم.

قال الخطابي: ومن النصيحة لهم: الصلاةُ خلفهم، والجهادُ معهم، وأداءُ الصَّدقات إليهم، وتركُ الخروج بالسيف عليهم إذا ظهر منهم حيف، أو سوءُ سيرة، وألا يُعَرُّوا بالثناء الكاذب، وأن يُدعى لهم بالصلاح.

وهذا كله على أن المراد بأئمة المسلمين الخلفاء وغيرهم ممن يقوم بأمور المسلمين من أصحاب الولايات، وهذا هو المشهور، قال الخطابي: وقد يُتأوَّلُ ذلك على الأئمة الذين هم علماء الدِّين، وأن من نصيحتهم قَبولَ ما رَوَوْه وتقليدَهم في الأحكام وحُسْنَ الظن بهم.

• وأما نصيحة عامة المسلمين \_ وهم من عدا ولاة الأمر \_: فإرشادهم لمصالحهم في آخرتهم ودنياهم، وكَفّ الأذى عنهم، فيعلمهم ما يجهلونه من دينهم، ويُعينهم عليه بالقول والفعل، وستر عوراتهم، وسد خلاتهم، ودفع المضار عنهم، وجلب المنافع لهم، وأمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر برفق وإخلاص، والشَّفقة عليهم، وتوقير كبيرهم، ورحمة صغيرهم، وتخوُّلهم بالموعظة الحسنة، وترك غشهم وحسدهم، وأن يُحبَّ لهم ما يحبُّ لنفسه من الخير، ويكره لهم ما يكرهه لنفسه من المكروه، والذب عن أموالهم وأعراضهم، وغير ذلك من أحوالهم بالقول والفعل، وحثهم على التخلق بجميع ما ذكرناه من أنواع النصيحة، وتنشيط هممهم إلى الطاعات.

وقد كان في السلف \_ رضي الله عنهم \_ من تبلغ به النصيحة إلى الإضرار بدنياه، ولم يُبالِ بذلك.

قال ابن بطّال رحمه الله في هذا الحديث: إنَّ النصيحة تُسَمَّى ديناً وإسلاماً، وأن الدِّين يقع على العمل، كما يقع على القول.

قال: والنصيحة فَرضٌ يُجزىء فيه من قام به، ويسقط عن الباقين.

قال: والنصيحة لازمة على قدر الطَّاقة إذا علم الناصح أنه يُقبل نصحه، ويُطاع أمره، وأمن على نفسه المكروه، فإن خشي على نفسه أذى فهو في سعة. والله أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح البخاري» لأبي الحسن ابن بطًال (۱/ ١٢٩).

رَفْعُ معب (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُونُ مِرِسَ (سِلنَمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُونُ مِرِسَ

## الحَديثُ الثَّامنُ

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنّ مُحمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلاة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي الصَّلاة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي الصَّلاة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دَمَاءَهُم وَأَمْوَالَهُمْ، إلاَّ بِحَقِّ الإسلام، وحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ تَعالى» رَواهُ الْبُخَارِي وَمُسْلِمٌ (١).

الشّرح: هذا الحديث ليس على عمومه، بل هو مخصوص بمن لا كتاب لهم، فإن أهل الكتاب يُقاتلون حتَّى يُسلموا أو يُعطوا الجزية؛ لقوله تعالى: ﴿حَتَّى يُعُطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمُّ صَلْغِزُونَ ﴿ التوبة]، فيكون هذا من باب تخصيص السُّنَة بالكتاب العزيز وهو كثير، ومنه قال الخطابي: ومعنى حسابه: أي فيما يستترون به ويُخفونه دون ما يُخِلون به في الظاهر من الأحكام الواجبة.

البخاری (۲۵)، ومسلم (۱/۵۳).

قال: إنَّ مَن أَظْهَرَ الإِسلام وأسرَّ الكفر قُبِلَ إسلامه في الظاهر، وهذا قول أكثر العلماء، وذهب مالك إلى أن توبة الزِّنديق لا تُقبل، ويُحكى ذلك أيضاً عن أحمد بن حنبل(١).

قال شيخنا محيي الدِّين رحمه الله في "شرح صحيح مسلم" (٢): ولا بد مع هذا من الإيمان بجميع ما جاء به رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم، كما جاء في الرِّواية الأخرى في "صحيح مسلم": "حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ اللهُ، ويُؤْمِنُوا بي وَبِمَا جِئْتُ بِهِ" (٣).

قال الشيخ: واختلف أصحابنا في قَبول توبة الزنديق، وهو الذي يُنكر الشرع جملة.

وذكروا فيه خمسة أوجه لأصحابنا:

أصحها والأصوب منها: قبولها مُطلقاً؛ للأحاديث الصحيحة المُطلقة.

والثاني: لا تُقبل ويتحتم قتله، لكنه إن صدق في توبته نفعه ذلك في الدار الآخرة، وكان من أهل الجنّة.

الثالث: إن تاب مرة واحدة قُبلت توبته، فإن تكرر ذلك منه لم تُقبل.

<sup>(</sup>۱) نقله النووي في «شرح مسلم» (۱/ ۲۰۶).

 $<sup>(</sup>Y \cdot V/1) (Y)$ 

<sup>(</sup>٣) مسلم (١/ ٥٢) من حديث أبي هريرة.

والرابع: إن أسلم ابتداءً من غير طلب قُبِلَ منه، وإن كان تحت السبف فلا.

والخامس: إِن كَانَ دَاعِياً إِلَى الضَّلالَ لَم يُقبَلَ مَنه وَإِلاَّ قُبِلَ. وَاللهُ أَعلَم.

قال الشيخ محيى الدِّين رحمه الله تعالى ورضي عنه (۱): وفي هذا الحديث وأشباهه دلالة ظاهرة لمذهب المحققين والجماهير من السلف والخلف: أن الإنسان إذا اعتقد دين الإسلام اعتقاداً جازماً لا تردُد فيه، كفاه ذلك، وهو مؤمنٌ من المُوحدين، ولا يجب عليه تعلم أدلة المتكلمين ومعرفة الله بها، خلافاً لمن أوجب ذلك وجعله شرطاً في كونه من أهل القبلة، وزعم أنه لا يكون له حُكم المُسلمين إلا به.

وهذا المذهب هو قول كثير من المعتزلة وبعض أصحابنا المتكلمين، وهو خطأٌ ظاهرٌ؛ فإن المراد التصديق الجازم، وقد حصل، ولأن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم اكتفى بالتصديق بما جاء به ولم يشترط المعرفة بالدليل.

قال: وقد تظاهر بهذا أحاديث في «الصحيحين» يحصل بمجموعها التواتر بأصلها والعلم القطعي.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۱۰) من «شرح صحیح مسلم».

رَفْعُ بعب (لرَّحِلِ (المُخَنِّ يُّ (سِلنَمُ (لِيْرُ) (لِفِرُون يَرِس

#### الحَدِيثُ التَّاسع

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ صَخْرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم يَقُولُ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ؛ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ: كَثْرَةُ مَسَائِلِهمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيائِهِمْ».

رَوَاهُ الْبُخَارِي وَمُسْلِمُ (۱).

الشَّرح: قوله: «واخْتِلاَفُهُمْ»: هو برفع الفاء لا بكسرها (٢).

هذا الحديث أصل عظيم من أصول الدِّين يدخل في أبواب كثيرة من أبواب الفقه، ويستعمل دليلًا على الإتيان بالممكن أي بلا دليل

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۲۸۸)، ومسلم (۲/ ۹۷۰)، وهناك تغاير بين روايتهما له نبَّه عليه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (۲۲۱/۱۳).

<sup>(</sup>٢) هكذا ضبطه النووي في آخر الأربعين له (ص١٠١).

خاص كالمتوضى، مأمورٌ بإتمام الوضو،، فأما التيمم عند فقدان الماء فلو وَجَدَ بعض ما يكفيه من الماء أو من التُّراب وجب عليه استعماله؛ لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «وَمَا أَمَرْتُكُمْ به» إلى آخره.

وأما ما نُهينا عنه فإنه يجب اجتناب جميعه، لأن من نُهي عن إيجاد جملة فهو منهي عن جُملتها وأَبْعاضها، ومن أُمر بفعل فهو مأمور بفعل جملته وأبعاضه المقدور عليها.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فإِنَّمَا أَهْلَكَ الذينَ مِنْ قَبْلِكُمْ: كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ، واخْتِلَافُهُمْ على أَنْبِيَائِهِمْ»، أمَّا كثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهِم على أنبيائهم [ف\_]كسؤالهم عن صفة بقرة بني إسرائيل ولونُها، وشدَّدوا فشدَّدا الله عليهم.

فأرشد رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم أصحابه بأن لا يُكثروا الأسئلة خوفاً من أن يُشدَّد عليهم فيعجزوا، فكان ذلك دأبه صلَّى الله عليه وسلَّم قصداً، وللتخفيف على أمته والرأفة بهم، كتركه المواظبة على صلاة التراويح خوفاً من أن تفرض عليهم، فقال صلَّى الله عليه وسلَّم: "إذا أَمَرْتُكُم بأمْرٍ فأتوا منه ما استطعتُم، وما نَهَيْتُكُمْ عنه فاجتنبوهُ" (ا) ولا تكثروا الأسئلة لئلاً يكون سؤالكم طريقاً إلى التَشديد عليكم فتهلكوا كما هلك من كان قبلكم بسبب ذلك. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) هذه رواية البخاري (٧٢٨٨)، لكن المصنف قدَّم الفقرة الأولى منها على الأُخرى.

## الحَدِيثُ العَاشرُ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم:

"إِنَّ اللهُ طَيِّبُ لاَ يَقْبُ لَ إِلاَّ طَيِّبًا ، وَإِنَّ اللهُ أَمَ رَا اللهُ أَمَ اللهُ وَيَا يُهُ الرَّسُلُ كُلُوا الْمُوْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ فَقَالَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ [المؤمنون: ١٥]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا صَلُوا مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ عَامَنُوا صَلُوا مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٢]، ثُمَّ ذَكْرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَشْعَثَ أَعْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّماءِ: يَا رَبِّ، يَا رَبِّ، وَمَطْعَمُه حَرَامٌ، وَمُلْعَمُه حَرَامٌ، وَمُلْعَمُه حَرَامٌ، وَمُلْعَمُه مَرَامٌ، وَمُؤْذِيَ بِالحَرَامِ، فَأَنَّى يُستَجَابُ لذَلِكَ؟ » رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٠).

الشَّرِح: قوله: «وغُذِيَ بالحَرامِ» هو بضم الغين وكسر الذال المُخففة (٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۷۰۳/۲).

<sup>(</sup>۲) آخر «الأربعين النووية» (ص١٠٧).

هذا الحديث أصل كبير في اجتناب الحرام وذكر الشُّبُهات، وقد تقدم معظم مقصوده في شرح الحديث السادس، والذي يختص بهذا المَوْطن أن الله تعالى ساوى بين المؤمنين والمُرسلين في ما أمرهم به من أكل الطيبات مما رزقهم، والمراد بالطيب هنا الحلال.

قوله: «ثُمَّ ذَكرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ» إلى آخره، ظاهر هذا الحديث أن من تغذى بالحرام ويلبس الحرام لا يستجاب دعاؤه إلى أربعين يوماً (١).

وورد في بعض الآثار: إنْ آكل الحرام لا يُستجاب دعاؤه. واختلف العلماء في سقوط العبادة عن من فعلها وهو مُتَلَبِّسٌ بمعصية كالصلاة في الدار المغصوبة، ومن تيمم بتراب أو مسح على خُفً مغصوب أو حج هل يسقط عنه فرض الحج، وأنشد بعضهم:

إِذَا حَجَجْتَ بِمَالٍ أَصْلُهُ سُحْتُ فَمَا حَجَجْتَ وَلَكِنْ حَجَّتِ العِيرُ لَا يَعْبَلُ مَنْ حَجَّ بِيتَ اللهِ مَبْرُورُ لا يقبَ للهُ إِلاَّ كُلِّ مَنْ حَجَّ بِيتَ اللهِ مَبْرُورُ

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «وغُذِيَ بالحَرام»، معناه: غذَّاه غيره في صغره ليكون الحرام غذاءَه في كِبَرِه وصغره، فَأنَّى يُستجاب له؟ فكيف يُستجاب له مع اتصافه بذلك؟

<sup>(</sup>۱) يشير بذلك إلى الحديث الضعيف وفيه: «إن العبد ليقذف اللقمة الحرام في جوفه ما يتقبل منه عمل أربعين يوماً»، ذكره الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۲۹۱/۱۰) وقال: «رواه الطبراني في الصغير وفيه من لم أعرفهم».

رَفْحُ مجس الانرَجَى الْاجَشَّيَّ لأنيكتر الانِرُدُ الْاِنْ(2وكريت

#### الحديث الحادي عشر

عَنْ أَبِي مُحمَّدِ الحسَنِ بْنِ عَلَيّ بْن أَبِي طَالِبٍ \_ \_ سِبْطِ رَسُولِ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم وَرَيْحَانَتِه \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ».

رَوَاهُ التِّرْمَذِيُّ، وَالنَّسَائِيُّ.

وَقَالَ التِّرْمِذيُّ: حديث حسن صحيح (١).

الشَّرح: «دع ما يَريبك»: بفتح الياء وضمها لغتان، والفتح أشهر(٢).

ومعناه: اترك ما شككت في حلِّهِ وإباحتِهِ إلى ما لا تَشُكَّ

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲۰۱۸)، والنسائي (۸/۳۲۷)، وأخرجه أحمد (۱/۲۰۰)، والدارمي (۲/۵۲)، وابن حبان (۷۲۲\_الإحسان)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) آخر «الأربعين النووية» (ص١٠٧).

في حله وإباحته؛ وذلك الورع المطلوب به؛ لئلاً يرتع حول الحمى فيوشك أن يقع فيه كما تقدم في الحديث في شرح الحديث السادس. والله أعلم.

# الحديث الثَّانِي عَشَر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيه وسلَّم: «مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ الْمَرْءِ: تَرْكُهُ مَا لاَ يَعْنيه».

حَدِيثٌ حَسَنٌ، رَوَاهُ الترمِذيُّ وَغَيْرُهُ هَكَذَا(١).

الشَّرح: فيه من الفقه (٢): أنَّ الحسن الكامل الفطن يترك الكلام فيما لا يعنيه، وكذا الفِعال لا يفعل فِعلاً لا يعنيه الدخول فيه، فربما انجرَّ فيه كذلك إلى محذور يكرهه (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۱۷)، وابن ماجه (۳۹۷٦) وهو حسن بطرقه، وقد ذكر طرفاً منها ابن رجب رحمه الله في «جامع العلوم والحكم» (۲۸۸/۱)، وحسَّنه أيضاً النووي في «الأذكار» (ص۳۵۳).

<sup>(</sup>٢) قال ابن رجب رحمه الله في «جامع العلوم» (١/ ٢٨٨): «وهذا الحديث أصل عظيم من أصول الأدب».

<sup>(</sup>٣) قال ابن رجب رحمه الله (١/ ٢٩٥): «هذا الحديث يَدلُّ على أن ترك ما لا يعنى =

فمن الأمثال المضروبة: من تكلم فيما لا يعنيه، سمع ما لا يرضيه.

وسيأتي الكلام عليه مُستوفى في شرح الحديث الخامس عشر عند قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «مَنْ كانَ يُؤْمِنُ باللهِ واليومِ الآخِر، فَلْيَقُل خيراً أَوْ لِيَصْمُت».

<sup>=</sup> المرء من حُسْنِ إسلامه، فإذا ترك ما لا يعنيه، وفعل ما يعنيه كله، فقد كَمُلَ حُسْنُ إسلامه...».

## الحَديثُ الثَّالثَ عَشَرَ

عَنْ أَبِي حَمْزَةَ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، خَادِم رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم، عَنِ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ:

« لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لَأَخِيهِ مَا يُحِبَّ لِلْخِيهِ مَا يُحِبَّ لِنَفْسِهِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

الشَّرح: وفي رواية لمسلم: «لا يؤمنُ أحدكم حَتَّى يُحِبَّ لأخيه مَمَّى يُحِبُّ لأخيه مَمِّ \_\_\_\_ أو قال لجاره \_ ما يُحِبِّ لنفسه »(٢).

قال العلماء: معناه لا يؤمن الإيمان التَّام، وإلَّا فأصل الإيمان يُجْعَلُ لمن لم يكن بهذه الصفة.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۳)، ومسلم (۱/۲۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱/۲۷).

والمراد: يُحب لأخيه من الطَّاعات والأشياء المباحات. وفي رواية النسائي: «يُحِبُ لأخيه من الخَيْرِ ما يُحِبّ لِنَفْسِهِ» (۱). قال الشيخ محيي الدِّين (۲): قال أبو عمرو ابن الصَّلاح رحمه الله: وهذا قد يُعدُّ من الصعب الممتنع، وليس كذلك؛ إذْ معناه: لا يَكمُل إيمان أحدكم حتَّى يُحِبَّ لأخيه المسلم مثل ما يُحِبّ لنفسه؛ مِن جهة أنه لا يزاحمه فيها بحيث لا تنقص النعمة على أخيه شيئاً من النعمة عليه، وذلك سهل على القلب السليم، وإنما يعسرُ على القلب اللغمة علىه، وأجارنا من ذلك. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجها النسائي (٨/ ١١٥) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>۲) «شرح صحیح مسلم» (۲/۱۷).

# الحَدِيثُ الرَّابعَ عَشَر

عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم: «لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِمٍ إِلاَّ بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: الثَّيِّبُ الزَّاني، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

الشَّرح: في هذا الحديث (٢): إثبات قتل الزاني المحصن، والمراد: رجمه بالحجارة حَتَّى يموت، وهذا بإجماع المسلمين.

و «الإحصان»: أصله في اللغة: المنع.

وله معانٍ:

أحدها: الإحصان المُوجب رجمَ الزَّاني، ولا ذكر له في القرآن

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۸۷۸)، ومسلم (۳/ ۱۳۰۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحيح مسلم» للنووي (۱۱/ ۱٦٥).

إِلَّا قوله تعالى: ﴿ مُعَصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ [النساء: ٧٤].

والمُحصن الذي يُرجم بالزِّنا: هو من وطىء في نكاح صحيح، وهو حُرُّ بالغ عاقل، فإِن زنى من لم يتصف بهذه الصفة فحده الجلد والتغريب، والرجل والمرأة في ذلك جميعاً.

وأمَّا قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «والنَّفْسُ بالنَّفْسِ»، فالمراد به القصاص بشرطه، وقد يستدل به أصحاب أبي حنيفة على قولهم: يقتل المسلم بالذِّمي، والحر بالعبد، وجمهور العلماء على خلافه، منهم مالك والشافعي والليث وأحمد.

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «التَّارِكُ لدينهِ المُفَارِقُ لِلجَمَاعَةِ»، فهو عام في كل مرتد عن الإسلام بأي ردة كانت، فيجب قتله إن لم يرجع إلى الإسلام.

فمن أنكر ظاهراً قد أجمع العلماء على أنه من دين الإسلام، كفر بذلك ووجب قتله، لكن يستحب أن يستتاب.

وفي مدَّة الاستتابة قولان:

أحدهما: ثلاثة أيام.

والثاني: في الحال، وهو الأصح، قاله العلماء.

ويتناول أيضاً كل خارج عن الجماعة ببدعة أو بغي أو غيرهما، وكذلك الخوارج ثُمَّ هذا الحديث، مخصوص بقتل الصائل في الدفع.

قال الشيخ محيى الدِّين رحمه الله ورضي عنه: إنه داخل في المفارق للجماعة، أو يكون المراد: لا يحل تعمد قتله قصداً إلا في هؤلاء الثلاثة. والله أعلم.

رَفْعُ بعبر (الرَّعِنْ (النَّجْرُيُّ (المِيلَدُمُ (النِّرُمُ (الِفِرُوفُ مِيسَ

.

## الحديث الخامس عشر

عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيراً أَوْ لِيَصْمُتْ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمُ (١).

الشَّرح: قال أهل اللغة: يقال: صَمَت يصمُت \_ بضم الميم \_ صمتاً وصموتاً وصماتاً، أي: سكَت.

قال الجوهري: ويقال: أصمت بمعنى صمت، والتصميت: السكوت، والتصميت أيضاً: التسكيت.

قال القاضى عياض رحمه الله تعالى: معنى الحديث: أن من التزم

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۱۸)، ومسلم (۱/ ۲۸).

شرائع الإسلام لزمه إكرام جاره وضيفه وبرُّهما، وكل ذلك تعريف بحقً الجار، وحث على حفظه، وقد أوصى الله تعالى بالإحسان إليه في كتابه العزيز، وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما زالَ جِبْريلُ يُوصيني بالجارِ حَتَّى ظننتُ أَنَّه سَيُورِ رُّهُ» (١).

والضّيافة من آداب الإسلام وخُلق النّبيين والصّالحين، وقد أوجبها الليث رحمه الله تعالى ليلة واحدة، واحتج بالحديث: «لَيْلةُ الضَّيْفِ حَقُّ واجبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلم» (٢)، وبحديث عقبة: «إِنْ نَزَلْتُمْ بِقَوْمٍ الضَّيْفِ حَقُّ الضَّيْفِ، فاقْبَلوا، وإنْ لَمْ يَفْعلوا فخُذُوا مِنْهُمْ حَقَّ الضيف الذي يَنْبَغِي لَهُمْ » (٣).

وعامَّة الفقهاء على أنها من مَكارم الأخلاق، وحجتهم قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «جائِزته يَوْمٌ وليلة» (٤)، والجائزة: العطية والمنحة والصلة، وذلك لا يكون إلا مع الاختيار.

وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «فليكرم» و«ليحسن»، يدل على هذا أيضاً، إذ ليس يُستعمل مثله في الواجب مع أنه مضموم إلى الإكرام للجار والإحسان إليه، وذلك غير واجب، وتأولوا الأحاديث أنها كانت في أول الإسلام إذْ كانت المواساة واجبة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠١٤)، ومسلم (٢/ ٢٠٢٥) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۳۰/٤)، وأبو داود (۳۷۵۰)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۲) أخرجه أحمد (۱۳۰/۶)، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٤٦١)، ومسلم (٣/ ١٣٥٣) من حديث عقبة بن عامر.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٠١٩)، ومسلم (٣/ ١٣٥٣).

واختلف العلماء: هل الضيافة على الحاضر والبادي، أم على البادي خاصّةً؟

فذَهَب الشَّافعي ومحمَّد بن الحكم: إلى أنها عليهما.

وقال مالك وسحنون: إنما ذلك على أهل البوادي؛ لأن المسافر يجد في الحضر المنازل في الفنادق ومواضع النزول وما يُشترى من المأكل في الأسواق.

وقد جاء في حديث: «الضيافة على أهل الوبر، وليست على أهل المدر»، لكن هذا الحديث عند أهل المعرفة موضوع، وقد تتعين الضيافة لمن اجتاز محتاجاً وخيف عليه، وعلى أهل الذمة إذا اشترطت عليهم، هذا كلام القاضي.

<sup>(</sup>۱) «شرح صحیح مسلم» (۲/ ۱۸ ـ ۲۰) وما سبق ملخص منه.

واختلف السلف والعلماء في أنه هل يكتب جميع ما يلفظ به العبد وإن كان مُباحاً لا ثواب فيه ولا عقاب لعموم الآية ، أم لا يكتب إلا ما فيه جزاء من ثواب أو عقاب؟

وإلى الثاني ذهب ابن عباس وغيره من العلماء، وعلى هذا تكون الآية مخصوصة، أي: ما يلفظ من قول يترتب عليه جزاء، وقد ندب الشرع إلى الإمساك عن كثير من المباحات لئلا ينجر صاحبها إلى المحرمات أو المكروهات.

وقد أخذ الإمام الشَّافعي معنى الحديث؛ فقال: إذا أراد أن يتكلم فليفكر، فإن ظهر له أنه لا ضرر عليه تكلم، وإن ظهر له فيه ضرر أو شك فيه أمسك.

وقد قال الإِمام الجليل أبو محمد عبد الله بن أبي زيد إمام المالكية بالمغرب في زمنه: جِماعُ آداب الخير يتفرع من أربعة أحاديث:

قول النبي صلَّى الله عليه وسلَّم: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيراً أَوْ لِيَصْمُتْ».

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لاَ يَعْنِيهِ».

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم للذي اختصر له الوصية: «لا تغضَب». وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدَكُمْ حَتَّى يُحِبّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِه». والله أعلم.

ورُوِّينا عن الأستاذ أبي القاسم القُشيري قال: الصمت سلامة، والسكوت في موضعه من أشرف الخصال.

قال: وسمعت أبا علي الدّقاق يقول: من سكت عن الحق فهو شيطان أخرس.

قال: فأما إيثار أصحاب المجاهدة السكوت؛ فَلِمَا علموا ما في الكلام من الآفات، وإظهار صفات المدح، والميل إلى أن يتميز من بين أشكاله بحسن النطق، وغير هذا من الآفات، وذلك نعت أرباب الرياضة، وهو أحد أركانهم في حكم المنازلة وتهذيب الخُلُق.

وعن الفُضيل بن عياض رحمه الله، قال: مَن عَدَّ كلامَه مِن عمله، قَلَّ كلامه فيما لا يعنيه.

وعن ذي النون رحمه الله تعالى: أَصْوَنُ الناس لنفسه: أمسكهم للسانه.

ولبعض الشعراء في حفظ اللِّسان:

احِفَظْ لِسَانَكَ أَيُّهَا الإِنْسَانُ لا يَلْدِغَنَّ كَ إِنَّهُ تُعْبَانُ كَمْ فِي المقابِرِ مِنْ قتيلِ لسانِهِ قدكان هاب لقاءَه الشُّجعانُ

رَفْعُ معب (لرَّحِيْ) (النَّجْرُيُّ السِلنَمُ (النِّمْرُ (الِفِوْنِ) السِلنَمُ (النِّمْرُ (الِفِوْنِ)

## الحديث السادس عَشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى الله عليه وسلَّم: أَوْصِنِي، قَالَ: «لاَ تَغْضَبْ»، فَرَدَّدَ مِرَاراً، قَالَ: «لاَ تَغْضَبْ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱).

النشَّرِح: أما قول أبي هريرة رضي الله عنه: فردَّدَ مراراً، يعني أن الله القائل: أوصني، كَرَّرَ قوله: أوصني، مراراً، وكرَّر رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم جوابه: «لا تَغْضَبْ».

هذا الحديث دليلٌ ظاهر عظيمٌ على مفسدة الغضب؛ لما يترتب عليه وينشأ منه من التكلم بالباطل وفعل المذموم، وينوي الحقد والبغض وغير ذلك من القبائح المرتبة على الغضب، وكأن الإنسان

<sup>(</sup>١) البخاري (٦١١٦).

يخرج بالغضب عن الاعتدال، والغضبُ في غير الله تعالى نزغةٌ من نزغات الشيطان.

ولهذا قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم في الذي اشتد غضبه: "إِنِّي لأَعْرِفُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ الذي يَجِدُ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشيْطَانِ الرَّجيم»(١).

وفي «صحيح مسلم» أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال: «مَا تَعُدُّونَ الرَّقُوبَ فِيْكُمْ؟»، قال: قُلْنَا: الذي لا يُولَدُ لَهُ، قال: «لَيْسَ ذَاكَ بالرَّقُوبِ، ولكِنَّهُ الرَّجُلُ الَّذي لَمْ يُقَدِّمْ مِنْ وَلَدِه شيئاً»، قال: «فما تَعُدُّونَ الصُّرَعَةَ فِيكُمْ؟»، قال: قلنا: الذي لا يَصْرَعُهُ الرِّجَالُ، قال: «لَيْسَ بِذَلِكَ، ولكِنَّهُ الذي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الغَضَب»(٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري (٦١١٥)، ومسلم (٤/ ٢٠١٥) من حديث سليمان بن صُرَد.

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢٠١٤/٤) من حديث ابن مسعود.

# الحَدِيثُ السَّابِعَ عَشَر

عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّادِ بْنِ أَوْسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلّى الله عليه وسلَّم قَالَ: "إِنَّ الله كَتَبَ الإحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا اللّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا اللّهُ بُحَةً، وَلَيْحِدً أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ وَلْيُرِحْ ذَبِيحَتُهُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

الشُّرح: «القِتلة والذِّبْحَة» بكسر القاف والذال، هي: الهيئة والحالة.

وقوله: «وليُحِدُّ»: هو بضم الياء وكسر الحاء، يقال: أَحَدَّ السكين، وحَدَّها واستحدّها بمعنى (٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۳/ ۱۰۶۸).

<sup>(</sup>٢) آخر «الأربعين» (ص١٠٨).

هذا الحديث من الأحاديث الجامعة لقواعد الدِّين، وليكُن الإنسان مُحسناً إلى نفسه وإلى جميع المخلوقات حَتَّى في حالة الذبح يُحسن إلى المذبوح ويُريحه، وإراحته بتحديد السكين، وتعجيل إمرارها، وحسن هيئتها، ويعتمد الحالة التي تكون أسرع إلى خروج الرُّوح، فينحر الإبل قائمة، والبقر والغنم مُضجعةً على جنبها مستقبل القبلة، ولا يكسر عُنقها، ولا يسلخ جلدها حتى تبرد.

قال أصحابنا: ويستحب أن لا يحدد السكين بحضرة الذبيحة، وأن لا يذبح واحدة بحضرة أُخرى، ولا يجرها إلى مَذبحها، وكذا بُحسن القتل قِصاصاً، وفي الحَدِّ بحيث لا يشوِّه بالمقتول ولا يُمثل به، ولا يمكنه من ذلك إلا أن يكون فعل بوليه ذلك.

## الحَديثُ الثَّامنَ عَشَر

عَنْ أَبِي ذَرِّ جُنْدُبِ بْنِ جُنَادَةَ، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «اتَّقِ اللهِ حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِع السَّيِّئَةَ عليه وسلَّم قَالَ: «اتَّقِ اللهِ حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِع السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِق النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ».

رَوَاهُ الترمِذيُّ وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ، وَفِي بَعْضِ النُّسَخ: حَسَنٌ صَحِيحٌ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٢٢٨، ٢٣٦)، والترمذي (٣٥٦/٤) وغيرهما من حديث معاذ وإسناده ضعيف.

وأخرجه أيضاً أحمد من حديث أبي ذر (٥/ ١٥٣، ١٥٨، ١٧٧)، والترمذي (٤/ ٣٥٥)، والدارمي (٣٢٣/٢) وغيرهم وإسناده مثل سابقه، لكن للحديث طرق يرقى بها إلى الحسن، أفضت في تخريجها والكلام عليها في تحقيقي لكتاب «التنقيح في حديث التسبيح» لابن ناصر الدِّين الدِّمَشقي (ص١٣٨، ١٣٩).

الشَّرح: «جُنْدُب»: بضم الجيم والدال وفتحهما، و «جُنادة»: بضم الجيم (١).

والتقوى كلمة جامعة لخير الدُّنيا والآخرة.

ومتقي الله: هو المُجتنب لمحارمه الممتثل أوامره.

وقوله: «حَيْثُمَا كُنْتَ»: معناه اتق الله في سِرِّكَ وخلوتك كما تتقيه في علانيتك.

فإذا فعل ذلك دام خلاصه وصَلُحَ حاله، وصار مُحسناً إلى نفسه كما سبق في حديث جبريل لما سأله عن الإحسان، فقال: «أَنْ تَعْبُد اللهَ كَأَنَّك تَراهُ، فإن لم تكن تراه فإنه يَرَاكَ».

وقوله صلَّى الله عليه وسلّم: «وأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا»، هذا موافق لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤]، ومعناه: إذا قُدِّر منك وقوع السيئة والمعصية فأتبعها بالتوبة والطاعة والاستغفار لكي تمحو السيئة الواقعة منك.

وقبوله: «وخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ»، يعني في معاملتك ومُجاورتك ومُصاحبتك، وكن كما قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ النَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلْ عمران].

<sup>(</sup>۱) آخر «الأربعين» (ص١٠٨).

#### الحَديثُ التَّاسعَ عَشَرَ

عنْ أَبِي الْعَبَّاسِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم يَوْماً فَقَالَ: وَيَا غُلَامُ، إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ اللهِ يَحْفَظْكَ، اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَجْدَهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهِ، وَإِذَا اللهَ عَنْ فَاسْأَلِ اللهِ، وَإِذَا اللهَ عَنْ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ لَكَ، اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ لَكَ، وَلَا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَا إِلّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَا مِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَى أَنْ يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُوكَ إِلّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَجَفَتِ وَلَا إِللهِ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَجَفَتِ اللهَ عُلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ اللهُ حُفْكُ». الشَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ اللهُ حُفْكُ».

رَوَاهُ الترمِذيُّ وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۹۳/۱)، والترمذي (۲۰۱٦)، وأبو يعلى في «مسنده» (۲۰۵۳) وغيرهم، وإسناده حسن، وقد أفضت في تخريجه وذكر طرقه في تحقيقي لكتاب:

«نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي صلَّى الله عليه وسلَّم لابن عباس» لابن رجب
(ص٣٥ ـ ٤٠، ط دار البشائر الإسلامية ـ بيروت).

وَفِي رِوَايَةٍ غَيْرِ التَّرْمِذِيِّ: «احْفَظِ اللهَ تَجِدْهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفْ إِلَى اللهِ فِي الرَّخاءِ يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ، وَاعْلَمْ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئكَ، وَاعلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ الْفُرَجَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ الْفُرَجَ مَعَ الكَرْبِ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً (()).

الشَّـرح: «تُجاهَك»: بضم التاء وفتح الهاء: أي أمامك كما في الرِّواية الأخرى: «تَعَرَّفْ إِلَى اللهِ في الرَّخَاءِ»، أي تَحَبَبَ إِلَى الله بلزوم طاعته، واجتناب مخالفته (٢).

قولُهُ: «كُنتُ خلف النبي صلَّى الله عليه وسلَّم»، يحتمل أن يكون خلفه في القعود أو المشي، أو راكباً خلفه وهو الظاهر.

وقوله: «كلمات»، أي تعلمهن بمعنى الكلمات (٣) تسلم ويحصل لك خير الدُّنيا والآخرة، وحفظ الله تعالى: هو أن تأتمر بأوامره وتنتهي عن زواجره، فإذا اتصف بذلك في رفاهيته وجد الله في شدائده واستجاب دعاءه عند حاجته، وفي المرفوع:

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد بن حميد كما في «المنتخب من مسنده» (۱۳۴) وإسناده ضعيف، لكنه حسن بطرقه، انظر: المصدر السابق ذكره (ص۳۷).

<sup>(</sup>٢) آخر «الأربعين» (ص١٠٨).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وكأن في العبارة اضطراب، والله أعلم.

«إِنَّ العبد إذا سأل الله تعالى في شِدَّته، تشفعُ الملائكة له، وتقول: يا ربِّ هذا صوت كُنّا نعرفه في حال عافيته»(١).

قوله: «إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله»، معناه: الأمر بالإخلاص وترك الاعتماد على الوسائط، وقد ذكر المفسرون في قوله تعالى: ﴿ أَمَن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ [النمل: ٦٢].

قال: المضطر هو الذي أخلص الطلب من الله تعالى والتجأ إليه بعد أن طلب من الوسائط وأيس منها.

وقوله: «واعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَو اجْتَمَعَتْ» إلى آخر الحديث، أصلٌ كبير في القضاء والقدر، وأن الأُمور كلها بيد الله ليس لأحد فيها صنع ولا إرادة، بل هو الفاعل لها المُقدِّر لوقوعها بحكمته وإرادته، وقد تقدم شيء مما يتعلق بهذا المعنى في شرح الحديث الثَّاني والرَّابع، فليراجع.

قال الخطابي: وقد يحسب كثير من الناس أن معنى القضاء والقدر إجبار الله تعالى العبد وقهره على ما قدَّره وقضاه، وليس الأمر كما يتوهَّمونه، وإنما معناه: الإخبار عن تقدم علمه سبحانه وتعالى بما يكون من اكتساب العبد وصدوره عن تقدير منه وخلق لها خيرها وشرّها.

قال: والقدر اسم لما صدر مقدراً عن فعل القادر (٢).

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (۱/ ٤٧٥) أنه من قول سلمان الفارسي، ولم يعزه إلى مصدره.

<sup>(</sup>۲) «معالم السنن» له (۶/ ۳۲۲).

ولبعض الفضلاء \_ وهو الشيخ أبو إسحاق \_ مصنف التنبيه في معنى أن الأمة لا تنفع ولا تضر (١).

وقوله: «رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ الصُّحُفُ»، معناه: قد قُدِّر ما هو كائن إلى يوم القيامة وفُرِغَ منه (٢).

<sup>(</sup>۱) بعد هذه كلمة ليست بواضحة في الأصل، ثم أورد أبياتاً لأبي فراس الحمداني قدَّم فيها وأخر وجعلها كأنها لأبي إسحاق الشيرازي، وهي هذه من ديوان أبي فراس الحمداني (ص١٨٣):

وما لم يُرِدْهُ اللهُ في الأمر كُلِّهِ فَلَيْسَ لِمَخْلُوقِ إليه سبيلُ فَإِنْ هُو لم يَنْصُرُكُ لَمْ تَلْقَ نَاصِراً وَإِنْ جَلَّ أَنْصَارٌ وَعَرَّ قَبِيلُ فَإِنْ هُو لم يَنْصُرُكُ لَمْ تَلْقَ نَاصِراً فَإِنْ هُو لم يَذْلُلُكَ في كُلِّ مَسْلَكِ فَلَالْتَ وَلَوْ أَنَّ السَّمَاكَ دَليلُ وَإِنْ هُو لم يَذْلُلُكَ في كُلِّ مَسْلَكِ

<sup>(</sup>٢) أفرد الحافظ ابن رجب هذا الحديث بالشرح المستفيض في كتابه «نور الاقتباس».

رَفِّی عبد ((تَرَجِی ((افِخَدَّی (أَسِکتر) (اِنْزِرُ) ((اِنْزِوکرکِسی

#### الحَديثُ العشرُون

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنِ عَمْرِ و الْأَنْصَارِيِّ الْبَدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: (رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: ﴿إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلامِ النَّبُوَّةِ الْأُولَى: إِذَا لَمْ تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١).

الشَّرح: هذا الحديث أصل كبير لمن تأمل معناه وتدبره وعمل به، وهو من كلام النبوّة الأولى من الحِكمِ المتقدمة على ألسنة الأنبياء المُتقدمين، وهو يجمع خيراً كثيراً.

ومعناه: إذا أردت فعل شيء من الأشياء، فإن كان ممَّا لا يُسْتَحَى من فعله من الله تعالى ومن الناس فافعله، وإلَّا فلا تفعله.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳٤۸۳، ۳٤۸٤).

رَفْعُ بعبر (الرَّحِمْ الْهُجُّنِّ يُّ (سِلنم (البِّرُ (الِفِرُوفِ مِسِى

## الحديث الحادي والعشرون

عَنْ أَبِي عَمْرِو \_ وَقِيلَ: أَبِي عَمْرَةَ \_ سُفْيَانَ بْنِ عَبْرَةَ \_ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الثَّقَف يِّ رَضِ \_ يَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، قُلْ لِي فِي الإِسْلامِ قَوْلاً لاَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَداً غَيْرَكَ، قَالَ: "قُلْ آمَنْتُ بِاللهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ».

رَوَاهُ مُسْلمُ (١).

الشَّرح: هذا الحديث أصل كبيرٌ، وقاعدةٌ مُهمةٌ؛ وهذه اللفظة من جوامع الكلم التي أوتيها صلَّى الله عليه وسلَّم؛ فإن الاستقامة لفظة جامعة لخير الدنيا والآخرة، فإذا حصل للعبد كمالُ الإيمان واستقامت أفعاله بينه وبين الله تعالى \_ وهو أن يتمثل أوامر الله تعالى، ويجتنب نواهيه \_، وبينه وبين العبد \_ وهو أن يقوم بالحقوق الواجبة عليه للخلق \_، فمن اتصف بذلك صار عبداً صالحاً، والصالح هو القائم بحقوق الله وحقوق عباده.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/ ۲۰).

قال القاضي عياض: هذا الحديث مطابق لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ [فصلت: ٣٠]، أي وحدوا الله تعالى وآمنوا به، ثُمَّ استقاموا فلم يحيدوا عن التوحيد والتزموا طاعته إلى أن تُوُفُّوا على ذلك.

قال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما في قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾، قال: ما نزل على رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم في جميع القرآن آية كانت أشدَّ ولا أشق عليه من هذه الآية.

وقال القُشيري في «رسالته»: الاستقامة درجة بها كمال الأمور وتمامها، وبوجودها حصول الخيرات ونظامها، ومن لم يكن مستقيماً في حالته ضاع سعيه، وخاب جهده (١).

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح مسلم» للنووي (۲/۹).

# الحديث الثَّانِي وَالْعِشْرُون

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحْلَلْتُ الْحَلاَلَ، وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذلِكَ شَيْئاً، أَدْخُلُ الْجَنَّةَ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

وَمَعْنَى «حَرَّمْتُ الْحَرَامَ» اجْتَنَبْتُهُ.

وَمَعْنَى ﴿ أَحْلَلْتُ الْحَلَالَ » فَعَلْتُه مُعْتَقِداً حِلَّهُ .

الشَّرح: هذا الحديث أصل عظيمٌ من أصول الدِّين، وقاعدةٌ من قواعده؛ فإنَّ مَن وُفِّقَ للقيام بالمفروضات، واجتناب المحرمات، واعتقاد حلّ المباحات، فقد حَسُنت له الحالات، وعلت له الدرجات

<sup>(</sup>١) مسلم (١/٤٤).

في الجِنان؛ وذلك بفضل الله تعالى وكرمه من خالق الأرض والسموات. والله أعلم.

إنَّ مَن وقف لتدبُّر أحوال الصَّحابة رضي الله عنهم، اطّلع على عِظَمِ اجتهادهم على طلب النَّجاة، وحِرْصهم على بُلوغ الدَّرجات؛ فهذا يسأل عن أركان الدِّين، وهذا يسأله عن عَملٍ يُقرِّبُهُ من الجنَّة ويبعده عن النَّار، وهذا يَسأل عن العمل الذي إذا عمله أحبَّه الله وأحبَّه النَّاس، وهذا يقول: يا رسول الله أوصني، وهذا يقول: يا رسول الله، قُل لي قولاً لا أسأل غيرك، وهذا يسأل عن الأعمال التي تُدخل الجَنَّة. . . إلى غير ذلك، فالله تعالى يرضى عنهم ويحشرنا في زمرتهم.

فَإِن قيل: إنَّ السَّائل لم ترك هنا الزَّكاة والحج؟

فالجواب: أنَّ الزكاة تدخل في عموم قوله: حَرَّمت الحَرام، فإن قدر الزكاة يجب صرفه إلى الفقراء والمساكين، ويحرمُ عليه تناوله.

وأمَّا الحج؛ فيحتمل أن سؤاله كان قبل فرض الحج، فإنَّ الحج فُرِض في سنة ست، وقيل: سنة تسع. والله أعلم.

## الحديث الثَّالِثُ وَالعِشْرُونَ

عَنْ أَبِي مَالِكِ الْحَارِثِ بْنِ عاصمِ الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «الطُّهُ ورُ شَطْرُ الإِيمَانِ، وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلُأُ الْمِيزَانَ، وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلُأُ الْمِيزَانَ، وَالْطُهُ ورُ شَطْرُ الإِيمَانِ، وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلَانِ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلَانِ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلَانِ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلَانِ اللهِ وَالْحَمْدُ اللهِ تَمْلَانِ اللهِ وَالْحَمْدُ اللهِ وَالْحَمْدُ اللهِ وَالْحَمْدُ اللهِ وَالْحَمْدُ اللهِ وَالصَّلَاةُ نُورٌ، وَالصَّدَقَةُ بُرُهَانٌ، وَالصَّدُونِ فَهَا النَّاسِ وَالْقُرْانُ خُجَّةٌ لَكَ أَوْ عُلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَعْدُو، فَبَائِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا، أَوْ مُوبِقُهَا».

رَواهُ مُسْلِمٌ (١).

الشَّرح: قال الشيخ محيى الدِّين في «شرح صحيح مسلم» (٢): هذا حديث عظيم، وأصل من أصول الإسلام، قد اشتمل على مُهماتٍ من قواعد الإسلام.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۳۰۲).

<sup>.(44/</sup>T) (Y)

فأمًّا «الطُّهُور»، فالمراد به الفعل، فهو مضموم الطاء على المختار، ويجوز فتحها.

وأصل الشطر: النصف. واختلف في معناه، فقيل: ينتهي تضعيف أجر الطهور إلى نصف أجر الإيمان. وقيل: معناه: أنَّ الإيمان يَجُبُّ ما قبله من الخطايا، وكذلك الوضوء؛ لأن الوضوء لا يصح إلا مع الإيمان فصار لتوقفه على الإيمان في معنى الشطر.

وقيل: المراد بالإيمان هنا الصَّلاة؛ فصارت كالشطر، وليس يلزم في الشطر أن يكون نصفاً حقيقيًا، وهذا القول أقرب الأقوال.

ويكون معناه: إِنَّ الإِيمان تصديق بالقلب وانقياد بالظاهر، وهما شطران للإِيمان، والطهارة متضمنة الصلاة، فهي انقياد في الظاهر. والله أعلم.

وقوله: «والحَمْدُ شِهِ تَمْلاً الميزَانَ»، فمعناه: عِظَم أجرها، وأنه يملأ الميزان.

وقد تظاهرت نصوص القرآن والسُّنَة على وزن الأعمال وثقل الموازين وخفتها.

وقوله: "وسُبْحَانَ اللهِ والحمدُ للهِ تَمْلَانِ أَوْ تَمْلاً ما بَيْنَ السَّمواتِ والأَرْضِ"، فضبطناه بالتاء المُثناة من فوق في تَمْلَان وتملأ، وهو صحيح، فالأول ضمير مؤنثتين غائبتين، والثاني ضمير هذه الجملة من الكلام، فالتأنيث والتذكير جميعاً صحيحان، فالتأنيث على ما ذكرنا، والتذكير على إرادة النوعين من الكلام أو الذكرين.

قال: وأما تملأ فمذكر على إرادة الذكر، وأما معناه فيحتمل أن يقال: لو قدر ثوابهما جسماً لملأ ما بين السموات والأرض.

وسبب عظم فضلهما ما اشتملتا عليه من التنزيه لله تعالى بقوله: «الحمدُ لله»، «سُبْحان اللهِ»، والتفويض والافتقار إلى الله تعالى بقوله: «الحمدُ لله»، والله أعلم.

وأما قوله صلّى الله عليه وسلّم: «والصّلاةُ نُورْ»، فمعناه: أنها تمنع من المعاصي، وتنهى عن الفحشاء والمنكر، وتهدي إلى الصواب، كما أن النور يُستضاء به.

وقيل: معناه: أنه يكون أجرها نوراً لصاحبها يوم القيامة.

وقيل: لأنها سببٌ لإشراق أنوار المعارف، وانشراح القلب، ومكاشفات الحقائق<sup>(۱)</sup> لفراغ القلب فيها، وإقباله إلى الله تعالى بظاهره وباطنه، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقَ ﴾ [البقرة: 2].

وقيل: معناه: أنها تكون نوراً ظاهراً على وجهه يوم القيامة، ويكون في الدُّنيا أيضاً على وجهه البهاء بخلاف من لم يصلِّ. والله أعلم.

وأما قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «والصَّدَقَةُ بُرُهانٌ»، فقال صاحب

<sup>(</sup>۱) هذه الكلمة ممَّا يردِّدها أهل التصوُّف، وهذا الدِّين المنزَّل على أشرف مرسَل صاحب أكمل الشَّرائع صلَّى الله عليه وسلَّم لا يُقسم إلى حقيقة وشريعة، وظاهر وباطن. انظر: "فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية" (۱۱/ ۱۹۹).

التحرير (١): معناه: يُفزع إليها كما يُفزع إلى البراهين، كأن العبد إذا سُئِل يوم القيامة عن مصرف ماله كانت صدقاته براهين في جواب هذا السؤال، فيقول: تصدقت به.

قال: ويجوز أن يوسم المتصدق بسيماء يعرف بها فيكون برهاناً له على حاله ويُسأل عن مصرف ماله.

وقال غير صاحب التحرير: معناه: الصدقة حجة على إيمان فاعلها، فإن المنافق يمتنع منها؛ لكونه لا يعتقدها؛ فمن تصدق استدل بصدقته على صدق إيمانه.

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «والصَّبْرُ ضياءٌ»، فمعناه الصبر المحبوب في الشَّرعِ، وهو الصَّبر على طاعة الله تعالى، والصبر عن معصيته، والصبر أيضاً على النَّائِبات، وأنواع المَكاره في الدُّنيا.

والمراد: أن الصبر محمود، ولا يزال صاحبه مُستضيئاً مُهتدياً مُستمرّاً على الصواب.

قال إبراهيم الخواص رحمه الله تعالى: الصبر: هو الثَّبات على الكتاب والسُّنَّة.

وقال ابن عطاء: الصبر: الوقوف مع البلاء بحسن الأدب.

<sup>(</sup>۱) هو: محمد بن إسماعيل بن محمد بن الفضل التميمي الأصبهاني المُتَوَقَّى سنة (۲۰هـ)، وشرحه هذا عنوانه: «التحرير في شرح صحيح مسلم»، انظر: «شرح مسلم» للنووي (۱/ ۱٤٥، ۱٤٦).

وقال الأستاذ أبو على الدَّقاق رحمه الله تعالى: حقيقة الصبر أن لا يعترض على المقدور، فأما إظهار البلاء لا على وجه الشكوى فلا ينافي الصبر، قال الله تعالى في أيوب عليه السلام: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ يَعْمَ الْعَبْدُ ﴾ [الأنبياء: ٢٨].

وأما قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو فَبَائعٌ نَفْسَهُ»، فمعناه: كل إنسان يسعى بنفسه، فمنهم من يبيعها لله تعالى بطاعته فيعتقها من العذاب، ومنهم من يبيعها للشيطان والهوى باتباعهما فيُوبقها أي يُهلكها. والله أعلم.

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ (سِيلنم (لاَيْر) (الِفِرُوف يرس

# الحَدِيثُ الرَّابِعُ وَالْعِشْرُونَ

عَنْ أَبِي ذَرِّ الْغِفَارِيِّ رَضِي اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى صَلَّى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ:

«يَا عِبَادِي: إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّماً فَلاَ تَظَالَمُوا.

يَا عِبَادِي: كُلُّكُمْ ضَالٌّ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ.

يَا عِبَادِي: كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ.

يَا عِبَادِي: كُلُّكُمْ عَارٍ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ.

يَا عِبَادِي: إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّبْلِ وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ.

يَا عِبَادِي: إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضُرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبْلُغُوا ضُرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي.

يَا عِبَادِي: لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُم وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَنْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا زَاد ذلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئاً.

يا عِبَادِي: لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُم وآخِرَكُم وإِنْسَكُمْ وجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا.

يَا عِبَادِي: لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ وَالْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ وَاحِدٍ مَسْأَلَتَهُ؛ مَا نَقَصَ ذلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ.

يَا عِبَادِي: إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ ثُمَّ أُوفِيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْراً فَلْيَحْمَدِ الله، وَمَنْ وَجَدَ غَيْراً فَلْيَحْمَدِ الله، وَمَنْ وَجَدَ غَيْر ذلكَ فَلاَ يَلُومَنَّ إِلاَّ نَفْسَهُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/۱۹۹۶، ۱۹۹۵).

الشَّسرح: قوله تعالى: "إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْم عَلَى نَفْسِي"، أي تقدست عنه، والظُّلم مستحيل في حَقِّ الله تعالى؛ لأنه ليس فوقه من يُطيعه، وكيف يتصرَّف في غير ملك، والعالم كله في ملكه وسلطانه.

وأصل التحريم في اللُّغة: المنع، فسمى تقدسه عن الظلم تحريماً؛ لمشابهته للممنوع في أصل عدم الشيء.

قوله تعالى: «وجَعَلْتُهُ بَيْنَكُم مُحَرَّماً فلا تَظَالَمُوا»، هو بفتح التاء، أي: لا تتظالموا، والمراد: لا يظلم بعضكم بعضاً، وهذا توكيد لقوله تعالى: «وجعلتُهُ بَيْنكم مُحَرَّماً» وزيادة تغليظ في تحريمه.

قوله تعالى: «يا عِبَادي: كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلا مَنْ هَديتُهُ» قال المازري: ظاهر هذا أنهم خلقوا على الضلالة إلا من هذاه الله تعالى.

وفي الحديث المشهور: «كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ على الفِطْرَة»، قال: فقد يكون المراد بالأول وصفهم بما كانوا عليه قبل مبعث النبي صلَّى الله عليه وسلَّم، وأنهم لو تركوا وما في طباعهم من إيثار الشهوات والراحة، وإهمال النظر، لضلوا، وهذا الثاني أظهر.

وفي هذا دليل لمذهب أصحابنا وسائر أهل السُّنَة، أن المُهتدي هو من هداه الله، وبهدى الله اهتدى، وبإرادة الله تعالى ذلك، وأنه سبحانه وتعالى إنما أراد هداية بعض عباده وهم المهتدون، ولم يرد هداية الآخرين، ولو أرادها لأهتدوا، خلافاً للمعتزلة في قولهم الفاسد: إنَّه سبحانه وتعالى أراد هداية الجميع — جلّ الله أن يريد ما لا يقع أو يقع ما لا يريد.

قوله تعالى: «ما نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدي إِلَّا كما يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ البَحْرَ» الْمِخْيَط: بكسر الميم وفتح الياء، هو الإبرة.

قال العلماء: هذا تقريب إلى الأفهام، ومعناه: لا يَنْقص شيئاً أصلاً، كما قال في الحديث الآخر: «لا يَغِيضُها نفقة» (١)؛ أي: لا ينقصها نفقة؛ لأن ما عند الله لا يدخله نقص، وإنما يدخل النقص المحدود الفاني، وعطاء الله تعالى من رحمته وكرمه، وهما صفتان قديمتان لا يتطرَّق إليهما نقص، فضرب المثل بالْمِخْيَط في البحر؛ لأنه غاية ما يضرب به المثل في القِلة.

والمقصود: التقريب إلى الأفهام بما شاهدوه، فإن البحر من أعظم المرئيات عياناً وأكبرها، والإبرة من أصغر الموجودات مع أنها صقيلة لا يتعلق بها ماء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٨٤)، ومسلم برقم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>۲) کل ما مضی من «شرح مسلم» (۱۳۲/۱۳۱ \_ ۱۳٤).

وقال النووي في كتابه الآخر «الأذكار» (ص٦٦١، ٦٦٢) بعد أن ساقه بإسناده: هذا=

\* \* \*

حدث صحيح، رُوِّينــاه في «صحيح مسلــم» وغيره، ورجــالُ إسناده ـــ مِنــي إلى أبــي ذرِّ رضي الله عنه دمشق. أبــي ذرِّ رضي الله عنه دمشق.

فاجتمع في هذا الحديث جُمَلٌ مِنَ الفَوائِدِ:

منها: صِحَّةُ إِسنادهِ ومَتْنِهِ، وعُلوَّهُ وتسلسلُهُ بالدّمشقيين رضي الله عنهم وبارك فيهم.

ومنها: ما اشتمل عليه من البَيانِ لقواعدَ عظيمةٍ في أصول الدِّين وفروعه، والآداب، ولطائف القُلوب، وغيرها، ولله الحمد.

روينا عن الإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى قال: ليس لأهلِ الشامِ حديثٌ أشرفَ من هذا الحديث.

وانظر نحوه: «مجموع فتاوي شيخ الإِسلام ابن تيمية» (١٨/ ١٥٦).

رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ رُسِلَتِمَ (لِيْنِ (لِفِرْدُ فَيَرِي ) رُسِلِتِمَ (لِيْنِ ) (لِفِرْدُ فَيْرِي

# الحديث الخامس والعشرون

عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَيْضاً: أَنَّ نَاساً مِن أَصْحَابِ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالُوا لِلنَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالُوا لِلنَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم: يَا رَسُولَ اللهِ؛ ذَهَبَ أَهْلُ اللَّاثُورِ بِالأُجُورِ؛ عَلَهُ وسلَّم: يَا رَسُولَ اللهِ؛ ذَهَبَ أَهْلُ اللَّاثُورِ بِالأُجُورِ؛ يُصَلَّونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُون يُضَعِيلُ فَضُمولِ أَمْوالِهِمْ. قَالَ: «أَولَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُهُ، وَكُلِّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةً، وَأَمْرٍ صَدَقَةً، وَأَمْرٍ مَلَدَقَةً، وَفِي بُضْع بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهْيٍ عَنْ مُنْكَرٍ صَدَقَةً، وَفِي بُضْع بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنِهِي عَنْ مُنْكَرٍ صَدَقَةً، وَفِي بُضْع بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَلَهُ إِنَّا رَسُولَ اللهِ! أَيَانِي أَحَدُنَا بَاللهِ أَيْنَ مَلَوْ وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ شَهُوتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲/ ۲۹۷).

الشَّرَح: «الدُّنُورِ»: بضم الدال والثاء المثلثة، واحدها دَثْر كفلس وفلوس.

وقوله: «وفي بُضْعِ أَحَدِكُمْ»: هو بضم الباء وإسكان الضاد المعجمة، وهو كناية عن الجماع إذا نوى به العبادة، وهو قضاء حق الزوجة، وطلب ولد صالح، وإعفاف النفس، وكفُّها عن الحرام (١٠).

قوله: «أن ناساً من أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم»: الظاهر أن السائلين في هذا الحديث هم فُقراء والمهاجرين الذين ذكرهم أبو هريرة في الرّواية التي سأذكرها، وأرشدهم النبي صلّى الله عليه وسلّم إلى التسبيح والتحميد والتهليل؛ وكأنهم تكرّر سؤالهم بألفاظ مُختلفة، فروى أبو ذر من سؤالهم وجوابهم بلفظ آخر.

ففي الصحيح: عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ فُقراء المهاجرين أتوا رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم فقالوا: ذَهبَ أهْلُ الدُّثُورِ بالدَّرجَاتِ العلى والنَّعِيم المُقِيم؛ يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي، ويصُومُونَ كَمَا نَصَلِّي، ويصُومُونَ كَمَا نَصَلِي، ويصَدون ويجاهدون ويتصدَّقون!! فقال: «أَلا أُعْلِمُكُم بشيءٍ تُدْرِكُونَ به مَنْ سَبَقَكُمْ، ويتصدَّقون!! فقال: «أَلا أُعْلِمُكُم بشيءٍ تُدْرِكُونَ به مَنْ سَبَقَكُمْ، ولا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُم إلاّ مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْ مِثْلَ مَا صَنَعْ مِثْلَ مَا وَتَحْمَدُونَ وتَحْمَدُونَ وتَكُرُونَ خَلْفَ كُلِّ صَلاَةٍ ثَلاثاً وثَلاثين».

<sup>(</sup>۱) آخر «الأربعين» (ص۱۱۱، ۱۱۲).

قال أبو صالح الزيّات عن أبي هريرة \_ لَمَّا سُئِل عن كيفية ذكرهنّ \_، يقول: سُبْحانَ الله، والحمدُ لله، واللهُ أَكْبَرُ. حَتَّى يكونَ مِنْهُنَّ كُلِّهِنَ ثَلاثاً وثَلَاثينَ. رواه مسلم.

وفي روايته: فَرَجَعَ فُقَراءُ المُهاجرين إلى رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم فقالوا: سَمِعَ إخْوَانُنا أَهْلُ الأَمْوالِ بِمَا فَعَلْنَا فَفَعَلُوا مِثْلَهُ!! فقال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ»(١)».

ففي هذا الحديث \_ وما قبله \_ بيان فضل التكبير والتسبيح والتحميد والتهليل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبيان فضيلة النكاح، وأنه ينبغي المثابرة على ذلك جميعه لا سيَّما الفقير الذي ليس له مال يتصدق به ولا ما يحج به، فإن رزقه الله مالاً جمع بين الفضائل كلها، فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۸٤۳)، ومسلم (۱/۲۱۲).

رَفْعُ عبى (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ السِلنم (البِّرُ (الِفِرُوفِ مِرِبَ (سِلنم) (البِّرْ) (الِفِرُوف مِرِبَ

# الحَديثُ السَّادسُ وَالْعَشْرُونَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَقَةٌ صَلَقَةٌ الله عليه وسلّم: «كلُّ سُلاَمَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كَلَّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ الإَثْنَيْنِ صَدَقَةٌ، وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابِتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابِتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيهَا إِلَى الصلاةِ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيهَا إِلَى الصلاةِ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطُوةٍ تَمْشِيهَا إِلَى الصلاةِ صَدَقَةٌ، وَتُمْ يَعْ الطّرِيقِ صَدَقَةٌ».

رَوَاهُ البُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ (١).

الشَّرِح: «السُّلاَمَى»: بضم السين وتخفيف اللام وفتح الميم، وجمعه سُلاَمَيات، بفتح الميم، وهي: المفاصل والأعضاء (٢).

البخاري (۲۹۸۹)، ومسلم (۲/ ۲۹۹).

<sup>(</sup>٢) آخر «الأربعين» (ص١١٢).

وقد قيل: إنَّ لابن آدم ثَلاثُمائةٍ وستين مفصلاً (١).

ومعنى الحديث: أنه ينبغي للعاقل المستيقظ أن يتصدق في كل يوم عن صحة أعضائه ومفاصله بما قدر من هذه الأمور التي ذكرت له: يعدل بين الاثنين، ويعين الرجل على دابته، ويتكلم بالكلمة الطيبة، ويكثر الخُطا إلى الصلاة، ويميطُ الأذى.

وفي رواية أبي ذر في "صحيح مسلم" عن رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم قال: "يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلاَمَىٰ مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ: فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وأَمْرُ بَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، ويُجْزِيءُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتانِ بالمعروفِ صَدَقَةٌ، ويُجْزِيءُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتانِ بالمعروفِ صَدَقَةٌ، ويُجْزِيءُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتانِ يَرْكَعَهُمَا مِنَ الضُّحَى "(٢).

ففي هذا الحديث عِظم فضل صلاة الضحى، وأنها تُجزِىء عن ذلك كله.

<sup>(</sup>۱) هذا ورد في مسلم (۲/ ۲۹۸) من حديث عائشة مرفوعاً: "إِنَّهُ خُلِقَ كُلُّ إِنْسَانٍ على ستين وثلاثمائةِ مَفْصِلِ، فمن كَبَّرَ الله. . . . ».

<sup>(</sup>٢) مسلم (١/ ٤٩٨).

## الحَدِيثُ السَّابِعُ وَالعِشْرُونَ

عنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ النَّاسُ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

وَعَنْ وَابِصَةً بْنِ مَعْبَدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم فَقَالَ: «جِئْتَ تَسَأَلُ عَنِ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم فَقَالَ: «جِئْتَ تَسَأَلُ عَنِ الْبِرِّ؟» قُلْبَكَ؛ الْبِرُّ: الْبِرِّ؟» قُلْبَكَ؛ الْبِرُّ: مَا اطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالإِثْمُ: مَا اطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالإِثْمُ: مَا حَاكَ فِي النَّفْسِ وَتَرَدّدَ فِي الصَّدْرِ، وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتَوْكَ».

حَدِيثُ حَسَنٌ، رُوِّيْنَاهُ فِي مُسْنَدَي الإِمَامَيْنِ: أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَل، وَالدَّارِميِّ، بِإِسْنَادٍ حَسَنِ (٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم (٤/ ۱۹۸۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢٨)، والدارمي (٢/ ٢٤٥، ٢٤٦)، وأبو يعلى (١٨٥٦) =

الشُّوح: «النُّوَّاس»: بفتح النون وتشديد الواو.

و«سِّمْعان»: بفتح السين وكسرها.

و «وَابِصَةً»: بكسر الباء الموحدة (١).

و «حاكَ بالصدر»: بالحاء والكاف.

قال شيخنا محيي الدِّين رحمه الله في «شرح مسلم»(٢):

قال العلماء: البِرّ يكون بمعنى الصلة، وبمعنى اللُّطف والمَبرة، وحُسْنِ الصُّحبة والعشرة، وبمعنى الطاعة، وهذه الأمور هي مجامع حسن الخلق.

ومعنى: «حَاكَ فِي صَدْرِك»، أي: تحرك فيه وتردد، ولم ينشرح له الصدر، وحصل في القلب منه الشك والخوف كونه ذنباً.

<sup>=</sup> ١٨٥٧)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٢١٣٩)، عن وابصة بن معبد. وإسناده ضعيف، فيه الزبير أبو عبد السلام ضعفه غير واحد، كما أن فيه انقطاعاً بينه وبين أيوب بن عبد الله الذي يروي عن وابصة.

لكن الحديث يتقوى بطرق أخرى ؛ حيث يقول الحافظ الجليل ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٩٠): «وقد روي هذا الحديث عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم من وجوه متعددة وبعض طرقه جيدة».

وذلك من حديث أبي أمامة عند أحمد (٥/ ٢٥٢، ٢٥٣)، وقال ابن رجب: «وهذا إسنادٌ جيد على شرط مسلم».

ومن حديث أبي ثعلبة الخشني عند أحمد أيضاً (٤/ ١٩٤)، وقال ابن رجب: «وهذا أيضاً إسنادٌ جيد».

<sup>(</sup>١) آخر «الأربعين» (ص١١٣).

<sup>(</sup>Y) (FI\/III).

وفَسَّرَ صلَّى الله عليه وسلَّم البِرَّ في الحديث الآخر بأنه: الأمر الذي تطمئن إليه النفس، ويطمئن إليه القلب، أي: تنشرح إليه النفس والقلب في الخوض في ذلك الأمر، ولا يقع في النفس من الخوض فيه.

وقوله: «وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتَوْكَ»، معناه: أنه متى حَصَلَ التردُّد فيه، هل هو حلالٌ أم حرامٌ؟ فهو إِثْمٌ، فاستفت قلبك، أي ارجع عنه وإِنْ أفتاك غيرك.

فالورع ترك هذا، بشرط أن يكون التَّرَدُّد الموجود في الصدر منه صحيحٌ، أما لو كان مجرد وسواس فلا أثر له. وهذا كقوله صلَّى الله عليه وسلَّم لما سُئِلَ عن حِلِّ نكاح امرأة ذكرت أنها أرضعت شخصاً؛ فنهى عن نكاحها وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «كيف وقَدْ قِيلَ؟»(١).

يعنى: الورع ترك ما يتردَّد فيه الصدر. والله أعلم.

4k 4k 4k

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٦٠) من حديث عقبة بن الحارث.

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْنِ (النَّجْنِي السِلنَمُ (النِّرُ (الِفِرُوفِي بِسَ

#### الحَدِيثُ الثَّامِنُ والعِشْرُونَ

عَنْ أَبِي نجيح الْعِرْباضِ بْنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، وَجِلَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ مَنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ كَأْنَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأَوْصِنَا. قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقُوى اللهِ كَأْنَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأَوْصِنَا. قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقُوى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌ، فَإِنَّهُ مَنْ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيرَى اخْتِلَافاً كَثيراً، فَعَلَيْكُمْ بِسُنتِي وَسُنةِ وَسُنةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ؛ فَإِنَّ كَلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَة».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ، وَالتِّرْمِذِيُّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ مَسَنٌ مَعَيِّ (١) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٢٦)، وأبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، والرمذي (٢٦٧٦)، وابن أبي عاصم في «السُّنَّة» (٣٢)، وهو حديث صحيح، وقد صححه غير واحد كالبزار وأبي نعيم وابن تيمية. وغيرهم. انظر: «تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في منهاج البيضاوي» للعراقي (ص٥٥ ــ ٧٨ ــ بتحقيقي).

الشُّوح: «العِرْباض»: بكسر العين وبالموحدة.

و «سارية»: بالسين المهملة وبالياء المثناة من تحت.

«وذَرَفَتْ»: بفتح الذال المعجمة والراء، أي: سالت.

قوله: «بالنَّوَاجِذِ»: هو بالذال المعجمة، وهي الأنياب، وقيل: الأضراس.

و «البدعة»: ما عُمِل على غير مثال سبق (١).

وفي هذا الحديث: أنَّ النبي صلَّى الله عليه وسلَّم كان يعظ أصحابه ويُوصيهم، وكذلك ينبغي للإمام والعالم والمفتي أن يعظ أصحابه ويوصيهم بما يصلحهم وما يحتاجون إليه وينصحهم، ففي الحديث أنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم كان يتخوَّلهم بالموعظة.

وهذا الحديث معجزة وعَلَمٌ من أعلام النبوّة؛ فإنه صلّى الله عليه وسلّم خبّر بما وقع من الاختلاف، وبما شجر بين الصحابة رضي الله عنهم من الخُلْفِ والحروب، وسفك الدماء، وقتل عثمان وعلي وغيرهما من الصّحابة رضي الله عنهم.

والذي عليه السَّلَف والخَلَف مِن العلماء: أنَّ القاتل والمقتول من الصحابة رضي الله عنهم ومن وافقهم في الحروب التي جرت بينهم من أهل الجنّة؛ لأن كُلَّ منهم رضي الله عنهم أداه اجتهاده إلى أن الفئة التي

<sup>(</sup>١) آخر «الأربعين» (ص١١٣).

فيها عادلة، والتي قاتلها باغية، فقاتل وقُتِل وهو يعتقد ذلك، فكل منهم مجتهد، فيعتذر من الخطإ.

لكن الذي ينبغي اعتقاده: أنَّ عثمان بن عفَّان رضي الله عنه قُتِلَ ظُلماً، وأن الحق كان مع علي رضي الله عنه دون من عائده وحاربه؛ فهذا هو الحق الذي ينبغى اعتقاده.

وقوله: «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ»: فالخلفاء الرَّاشدون المهديُّون مِن الصَّحابة رضي الله عنهم هم: أبو بكر، ثُمَّ عمر، ثُمَّ عثمان، ثُمَّ علي، وكذا من عمل بكتاب الله وسُنَّة رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم فالتحق بالخلفاء الراشدين.

وقوله: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثاتِ الْأُمُورِ» إلى آخره: هذا اللفظ قد سبق شرح معناه في الحديث الخامس.

\* \* \*

رَفَعُ بعب (لرَّعِی ِ بعب (لرَّعِی ِ رسیننم (لایْر) (اِنْوَد و کسی

## الحديث التَّاسِعُ وَالْعِشْرُونَ

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ ، أَخْبِرْنِي بِعَمْلٍ يُدْخِلْنِي الجَنَّةَ وَيْبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ ، قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَ عَن عَظِيمٍ ، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ: تَعْبُدُ اللهَ لاَ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ، وَتَعْيمُ الصّلاةَ ، وَتُعُمُ اللهُ عَلَيْهِ ، وَتَعُمُ الْبَيْتَ » ، ثُمَّ قَالَ: «أَلاَ دُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ ، وَالصَّدَقَةُ وَالْعَدَقَةُ اللهَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ ، وَالصَّدَقَةُ وَالْعَدَقَةُ اللهَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ ، وَالصَّدَقَةُ وَلَيْفِيءُ اللهَاءُ النّارَ ، وَصَلاةُ الرَّجُلِ مَنْ جَوْفِ اللَّيْلِ » ، ثُمَّ تَلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ مَنْ جَوْفِ اللَّيْلِ » ، ثُمَّ تَلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ اللهِ عَلَى اللهُ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وإِنَّا لَمُؤَاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: "ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ؟ وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلَّا حَصَائِدُ (١) أَلْسِنَتِهِمْ؟ ».

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (٢).

النَّسُوح: مِلاك الشيء \_ بكسر الميم \_: مقصوده. «يَكُبُّ»: هو بفتح الياء وضم الكاف (٣).

قوله: «قُلْتُ: يا رَسُولَ اللهِ أَخْبِرُني بِعَمَلٍ يُدْخِلُني الجنَّة»: تقدَّم في شرح الحديث الثاني والعشرين ما كان الصحابة رضي الله عنهم عليه من كثرة اجتهادهم على طلب السَّلامة، وسؤالهم عن الأعمال التي هي

<sup>(1)</sup> قال الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٤٧): «المُرادُ بحصائد الألسنة: جزاءُ الكلام المحرم وعقوباته؛ فإنَّ الإنسانَ يزرع بقوله وعمله الحسنات والسيئات، ثُمَّ يحصدُ يوم القيامة ما زرع، فمن زرع خيراً من قولِ أو عملٍ، حَصَدَ الكرامةَ، ومن زرع شراً من قولٍ أو عمل حصد غداً الندامة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٣١)، والترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، وقد أعله الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٣٥) بالانقطاع بين أبي وائل ومعاذ. وله طريق أخرى عند أحمد (٥/ ٢٣٣، ٢٣٧) وفي إسنادها جهالة وانقطاع. قال ابن رجب (٢/ ١٣٥): وله طرق أخرى عن معاذ كلها ضعيفة؛ وهو بهذه الطرق مكون حسناً.

<sup>(</sup>٣) آخر «الأربعين» (ص١١٤).

سبب النّجاة والفوز: فهذا يسأل عن عمل يدخله الجنة، وهذا يسأل عن عمل إذا عمله أحبه الله وأحبه الناس، إلى غير ذلك من الأسئلة والأجوبة التي إذا تتبعها الإنسان علم بذلك عِظم اجتهادهم وحرصهم على طلب السّلامة، هذا كله وإن سألوا عنه فهو تعليم لنا وإرشاد لمصالحنا.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظيمٍ»: معناه: أن دخول الجَنَّةَ عظيم إذْ هو الفوز الدائم والنَّعيم المُقيم.

قوله: «وإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللهُ عليه: تَعْبُدُ اللهَ لا تُشْرِكُ بِهِ شيئاً، وتُقيمُ الصَّلاة. . . » إلى آخره: ذكر صلَّى الله عليه وسلَّم له أركان الإسلام التي تقدم شرحها في الحديث الثالث عند قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «بُنِي الإسلامُ على خَمْس . . . »: إقامة الصلاة وواجباتها والمواظبة عليها.

ثُمَّ بعد أن ذكر له أركان الإسلام وقواعده التي لا يتم الإسلام إلا بها ويفعلها يدخل الجنة؛ دلّه على أبواب الجَنَّة وما يرقيه إلى الدَّرجاتِ العُلى، وذكر ما يتطوع ويتقرب به العبد كما جاء في الحديث الآخر: "ولا يَزَالُ العَبْدُ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فإذا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَه اللهِ العرائي آخر الحديث.

وقوله: «الصَّوْمُ جُنَّةٌ»: فالجُنَّة: هو الشيء الذي يستر به ويُتَّقى به، ومنه المِجَنُّ وهو التّرس.

وقوله: «الصَّدَقَةُ تُطْفِيءُ الخَطِيئَةَ»: مراده صدقة التطوع؛ فإنه قد ذكر الزكاة أولاً، وهذا دليل على القاعدة التي تقدم ذكرها أن الحسنات

يُذهبن السيئات، وكذا صلاة التطوع، وأمَّا كَوْنُها في جوف الليل فهو أقرب إلى الخشوع وأبعد عن الرِّياء، وأما كون الجهاد رأس الأمر وعموده وذروة سنامه؛ فلأن بالجهاد قام هذا الدِّين وبه تمت شرائع المسلمين، وقد بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ.

وقوله: «أَلا أُخْبِرُكَ بِملاك ذَلِكَ كُلِّهِ»: فملاك الشيء مقصوده كما ذکرنا.

وقد فسره صلَّى الله عليه وسلَّم بكف اللِّسان أي حفظه عن الحرام؛ كالكذب والغيبة والنميمة والفحش والقذف إلى غير ذلك؛ فلو أنَّ الإنسان أتى بالأركان كلها \_ وتطوع بأنواع العبادات \_ ولم يكف لسانه عن هذه المحرمات؛ انهدم بناؤه وخاب سعيه، وكبّه الله في النار.

وليس فيه أنه يُخلَّد، بل يُعذب؛ فالله تعالى يكفينا الشَّرّ.

وفي هذا المعنى:

قَد كانَ هابَ لقاءه الشُّجعانُ

إِحْفَظْ لِسَانَكَ أَيُّهَا الإِنْسانُ لا يَلْدَغَنَّكَ إِنَّهُ تُعْبِانُ كُمْ في المقابر مِنْ قَتيل لسانِهِ

## الحَدِيثُ الثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الخُشَنِيِّ جُرْثُومِ بْنِ نَاشِرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «إِنّ اللهَ تَعْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «إِنّ اللهَ تَعْمَالَىٰ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلاَ تُضَيِّعُوهَا، وَحَدَّ حُدُوداً فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا».

حَدِيثٌ حَسَنٌ رَوَاهُ الدَّارَقُطنيُّ، وَغَيْرُهُ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (٤/ ١٨٣، ١٨٤)، والطبراني في «الكبير» (٢٢/ برقم ٥٨٩)، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ١١٥)، والبيهقي (١١/ ١٢، ١٣)، وابن عساكر في «معجم الشيوخ» (٢/ ١٩٦٥) وقال: «حديث غريب، ومكحول لم يسمع من أبى ثعلبة».

وقال الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية»: رجاله ثقات إلا أنه منقطع». لكن أورد ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٥٠، ١٥١) \_ بعد أن أعله بذلك \_ شواهد لعله يرتقي إلى الحسن كما ذكره النووي وغيره.

الشَّرِح: «الخُشني»: بضم الخاء وفتح الشين، منسوب إلى قبيلة معروفة تُسمى خُشين.

و «جُرْثُوم»: بضم الجيم والثاء المثلثة وإسكان الراء بينهما (١).

وهذا الحديث أصل كبير؛ فيه الوصية بالقيام، والمواظبة [على] الطّاعات في أوقاتها المحدودات، والنهي عن ارتكاب المخالفات.

قوله: «وسَكَتَ عَنْ أَشْياءَ رَحْمَةً لَكُمْ مِنْ غَيْرِ نسيانٍ فَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا».

من جملة الأمور المسكوت عنها والمنهي عن الخوض فيها: القدر والخوض فيه، وأحوال السموات السبع والأرضين، وصفة العرش، وصفة استواء الباري جلّ جلاله (۲)، والملائكة، إلى غير ذلك من الأمور التي لم يَردْ فيها شيء، لا نفى ولا إثبات.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في: «المعين على معرفة الرجال المذكورين في كتاب الأربعين» لابن علان (ص٨١)، وهذا الضبط في آخر «الأربعين» (ص١١٤).

<sup>(</sup>٢) قال المصنف ابن العطّار في كتابه الآخر «الاعتقاد الخالص من الشَّك والانتقاد» (٣٣/أ) ــ بعد سياقه لجملة من معتقد سلف هذه الأُمَّة ــ: «لا يجوز اعتقاد ما لم يكن له أصل في كتاب الله تعالى ولا شُنَّة رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم، وإجماع أهل العلم من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وأن الله تعالى مُستو على عرشه، بائن من خَلقه . . . ».

## الحَديثُ الحَادي وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ! دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللهُ وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ! دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللهُ وَقَالَ: «ازْهَدْ فِي اللهُ نْيَا يُحِبَّكَ اللهُ، وَأَحَبَّنِي النَّاسُ؟ فَقَالَ: «ازْهَدْ فِي اللهُ نْيَا يُحِبَّكَ اللهُ، وَازْهَدْ فِي اللهُ نْيَا يُحِبَّكَ اللهُ، وَازْهَدْ فِيمَا عِنْدَ النّاسِ يُحِبَّكَ النّاسُ».

حَدِيثٌ حَسَنٌ ، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ، وَغَيْرُهُ بِأَسَانِيدَ حَسَنَةً (١).

الشَّرح: أما كون الزَّاهد في الدُّنيا سبباً لمحبَّة الله تعالى؛ فلأن الزاهد في الدُّنيا غالباً يكون راغباً في الآخرة، ومتى كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۰۲)، والطبراني في «الكبير» (۹۷۲)، وأبو نعيم في «الحلية» (۳/ ۲۰۲، ۲۰۳). وقد ذكر ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۱۷٤)، أن في تحسين النووي له نظراً، ثم ساق تعليله له، وذكر ما قد يحصل له من شواهد؛ فانظره إن شئت.

راغباً في الآخرة عمل بأعمال أهلها، فأحبه الله تعالى.

وأما كون الزاهد فيما عند الناس سبباً لمحبتهم؛ فلأن الدُّنيا خَضِرة حلوة معشوقة لبنيها؛ فمتى زهد فيما عندهم، وترك محبوبهم، ولم يزاحمهم فيه، أحبوه. والله أعلم.

\* \* \*

## الحَدِيثُ الثَّانِي وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ سَعْدِ بْنِ مَالِكِ بْنِ سِنَانٍ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «لَا ضَرَرَ وَلاَ ضِرَارَ».

حَدِيثٌ حَسَنٌ، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ وَالدَّارَقُطْنِيُّ وَغَيْرُهما مُسْنَداً.

وَرَوَاهُ مَالِكٌ فِي «الْمُوطَّا» مُرْسَلًا عَنْ عَمْرِو بن يَحْيَى، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم، فَأَسْقَطَ أَبَا سَعِيد.

وَلَهُ طُرُقٌ يُقَوِّي بِعْضُهَا بَعْضَاً (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (۲۲۸/٤)، والحاكم (۷/۷، ۵۸)، والبيهقي (٦٩/٦)، وإسناده ضعيف؛ فيه عثمان بن محمَّد؛ الغالب على حديثه الوهم.

وأما مرسل عمرو بن يحيى عن أبيه: فأخرجه مالك في «الموطإ» (٢/ ٧٤٥)، والشافعي في «مسنده» (٢/ ١٣٤، ١٣٠)، والبيهقي (٦/ ٦٩، ٧٠) وهذا مرسل إسناده صحيح.

الشَّرِح: قوله: «لا ضِرار»: بكسر الضاد، ومعناه: لا يضر المسلم نفسه ولا غيره: في نفس، ولا مال، ولا عرض.

كما ورد في الحديث الآخر: الآتي ذكره: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِم، لاَ يَظْلِمُهُ، ولاَ يَخْذُلُهُ، ولاَ يَحْقِرُهُ».

والخذل: ترك الإعانة والنصر.

والاحتقار: وهو أن لا يتكبَّر عليه ويستصغره ويستقلُّه.

وسيأتي الكلام على شرحه مستوفى في الحديث الخامس والثلاثين.

\* \* \*

<sup>=</sup> وللحديث شواهد أخرى يصح بها أَفَضْتُ في تخريجها في تحقيقي لـ «تخريج الأحاديث والآثار في منهاج البيضاوي» للعراقي (ص١٠٣ ــ ١٠٧).

## الحَدِيثُ الثَّالِثُ وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لَا تَعَى رِجَالٌ أَمْوَالَ قَوْم وَدِمَاءَهُمْ، لَكِنِ الْبَيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِى وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَر».

حَدِيثٌ حَسَنٌ، رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ وَغَيْرُهُ هَكَذَا وَبَعْضُهُ فِي «الصَّحِيحَيْنِ»(١).

الشَّرح: هذا الحديث أصلٌ عظيمٌ، وقاعدة من القواعد الفقهية في باب الدعوى والبينات، وهو: أن كل من ادعى دعوى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٥٥١)، ومسلم (٣/ ١٣٣٦) واللفظ له: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لاَدَّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ، وَلَكِنَّ اليَمينَ عَلَى المُدَّعَى عَلَيْهِ». وأما اللفظ المذكور: فأخرجه البيهقي (٢٥٢/١٠)، وحسَّنه ابن الصَّلاح \_ كما في «جامع العلوم والحكم» (٢٢٦/٢) \_، والحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٢١١/٦).

فأنكر المُدَّعَى عليه؛ فالقول قول المُدَّعَى عليه مع يمينه، إلا في مسائل:

من جملتها:

لو ادَّعي الصَّبِيِّ أنَّه غير بالغ؛ فالقول قوله من غير يمين.

والبينة على المُدَّعَى عليه إلا في الدِّية إذا ادعى القتل مع الموت، فاليمين في جانب المدعي؛ وذلك للدليل الخاص الوارد في ذلك الباب.

وخالف الإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالى في بعض مسائل الباب، والله أعلم بالصواب.

\* \* \*

# الحَدِيثُ الرَّابِعُ وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رُسُولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم يَقُولُ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُراً فَلْيُغَيِّرُهُ بِيدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطعْ فَبِلِسَانِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيْمَانِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

الشَّرِح: قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فَلْيُغَيِّرُهُ»: فهو أمر إيجابٍ بإجماع الأُمَّة.

وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الكتابُ والسُّنَة، وإجماع الأمة، وهو أيضاً من النصيحة التي هي الدِّين، ولم يخالف في ذلك إلا بعض الرافضة، ولا يعتد بخلافهم كما قال الإمام أبو المعالى إمام الحرمين: لا يكترث بخلافهم في هذا، فقد

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱/ ٤٩).

أجمع المسلمون عليه قبلهم؛ ووجوبه بالشرع لا بالعقل، خلافاً للمعتزلة.

وأمّا قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَ إِذَا آهَتَدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥]، فليس مخالفاً لما ذكرناه؛ لأن المذهب الصحيح عند المحققين في معنى الآية: إنكم إذا فعلتم ما كلفتم به فلا يضركم تقصير غيركم، مثل قوله تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخْرَى ﴾ [الزمر: ٧]، وإذا كان كذلك؛ فممّا كُلِّفَ به: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإذا فعله ولم يمتثل المخاطب فلا عتب بعد ذلك على الفاعل؛ لكونه أدى ما عليه، فإنما عليه الأمر والنّهي لا القبول. والله أعلم.

ثُمَّ هو فرضُ كفاية، إذا قام به بعض الناس سقط الحرج عن الباقين، وإلا أثم من علم وتمكن بلا عذر ولا خوف.

ثُمَّ إنَّه قد يتعيَّن كما إذا كان في موضع لا يعلم به إلا هو أو لا يتمكن من إزالته غيره، كمن يرى زوجته أو غلامه على منكر.

قال العلماء: ولا يسقط عن المكلف؛ لكونه لا يُفيد في ظنّه، بل يجب عليه فعله، فإن الذكرى تنفع المؤمنين، وواجبه: الأمر والنهي لا القَبول. قال تعالى: ﴿ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ ﴾ [المائدة: ٩٩].

ومثّل العلماء هذا بمن يرى إنساناً في الحمام أو غيره مكشوف العورة.

قال العلماء: ولا يشترط في الآمر والناهي أن يكون كامل الحال، وأن لا يكون مُتلبساً بالمنكر؛ إذ هو مأمورٌ بشيئين: بترك تلبُّسه، ونهي غيره. فإذا أخذ بأحدهما لزمه الآخر.

قال أصحابنا: ولا يختص ذلك بأصحاب الولايات، بل هو ثابت لآحاد المسلمين.

قال إمام الحرمين: والدليل عليه إجماع المسلمين؛ فإن غير الولاة في الصدر الأول والثاني كانوا يأمرون الولاة بالمعروف وينهونهم عن المنكر مع تقرير المسلمين إياهم، وترك توبيخهم.

ثُمَّ إنه إنما يأمر وينهى عن ذلك باختلاف الشيء، فإن كان من الواجبات الظاهرة والمحرمات المشهورة \_ كالصلاة، والصيام، والزِّنا، والخمر، ونحوها \_ فكل المسلمين علماء بها، وإن كان من دقائق الأفعال والأقوال وممَّا يتعلَّق باجتهاد؛ لم يكن للعوام مدخل فيه ولا لهم إنكاره، بل ذلك للعلماء.

ثُمَّ العلماء إنما ينكرون ما أُجْمعَ عليه، أما المختلف فيه فلا إنكار فيه؛ لأن على أحد المذهبين: كل مجتهد مصيب.

وهذا هو المختار عند كثيرين من المحققين أو أكثرهم.

وعلى المذهب الآخر: المصيب واحد، والمُخطى، غير متعين لنا، والإِثم مرفوع عنه، لكن إن ندبه على جهة النصيحة إلى الخروج من الخلاف فهو حسن محبوب مندوب إلى فعله برفق؛ فإن العلماء متفقون

على الحثِّ على الخروج من الخلاف إذا لم يلزم منه إخلالٌ بِسُنَّة أو وقوعٌ في خلاف آخر.

وذكر الماوردي البصري الشافعي في: «الأحكام السلطانية» خلافاً بين العلماء في أن من قلده السلطان الحسبة: هل له أن يحمل الناس على مذهبه فيما اختلف فيه الفقهاء \_ إذا كان المحتسب من أهل الاجتهاد \_ أم لا يغير ما كان على مذهب غيره؟(١).

والأصح أنه لا يغير؛ لما ذكرناه، ولم يزل الخلاف في الفروع بين الصَّحابة والتَّابعين، ولذلك قالوا: ليس للمفتي أن يعترض على من خالفه إذا لم يخالف نصًّا أو إجماعاً أو قياساً جليًّا. والله أعلم.

واعلم أن هذا الباب قد ضُيِّع من أزمان كثيرة، وإذا كثر الخبث عم العقابُ الصَّالحَ والطَّالحَ، وإذا لم يأخذوا على يد الظالم أوشك أن يعمهم الله تعالى بعقابه: ﴿ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللهِ [النور].

فينبغي لطالب الآخرة والساعي في تحصيل رضا الله عزَّ وجلَّ أن يعتني بهذا الباب، فإن نفعه عظيم لا سيَّما وقد ذهب معظمه، ويُخلِصَ نيّته، ولا يهادن من ينكر عليه لارتفاع مرتبته؛ فإن الله تعالى قال: ﴿ وَلَيَنصُرُنَ كَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ﴾ [الحج: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعَنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى عَرَالِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعْنَصِم اللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى عَرَالِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعْنَصِم اللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى عَرَالِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ وَمَن يَعْنَصِم اللَّهِ اللَّهِ فَقَدَ هُدِى إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَقَدَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) «الأحكام السلطانية والولايات الدينية» لأبي الحسن الماوردي (ص٣٦٤ ـ ط. المكتب الإسلامي ببيروت).

وقال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلُنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وقال تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ وَقَالَ تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ وَلَقَالَا تَعَالَى عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

واعلم أنَّ الأجر على قدر النصب.

ولا يتركه أيضاً، لصداقته ومودته ومداهنته وطلب الوجاهة عنده؛ فإنَّ صداقته ومودَّته توجب له حرمةً وحقاً، ومن حقّه نصحه، وأن يهديه إلى مصالح آخرته، وصديق الإنسان من سعى في عمارة آخرته، وإن أدَّى ذلك إلى نقص دنياه، وعدو الإنسان من سعى في إصلاح دنياه بفساد أُخراه، وإنما كان إبليس عَدُوّاً لنا بهذا، وكانت الأنبياء \_ صلوات الله وسلامه عليهم \_ أولياء للمؤمنين لسعيهم في مصالح آخرتهم، ونسأل الله الكريم يوفقنا وأحبابنا وسائر المسلمين لمرضاته، وأن يعمنا بجوده ورحمته. والله أعلم.

وينبغي للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يرفق ليكون أقرب إلى تحصيل المطلوب، فقد قال الإمام الشافعي رضي الله عنه: من وعظ أخاه سرًّا فقد نصحه وزانه، ومن وعظه علانية فقد فضحه وشانه.

ومما يتساهل أكثر الناس فيه هو من هذا الباب: ما إذا رأى إنساناً يبيع متاعاً معيباً أو نحوه؛ فإنهم لا ينكرون ذلك ولا يُعَرِّفون المشتري بعيبه، وهذا خطأ ظاهر، وقد نص العلماء على أنه يجب على من علم ذلك أن ينكره على البائع ويُعلم المشتري به.

وأما صفة النَّهي ومراتبه؛ فقد قال صلَّى الله عليه وسلَّم في هذا الحديث: «فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ؛ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَاللَّهُ إِلَيْ لَا لَهُ إِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَاللَّهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ لِيَعْمِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْمَالِهِ إِلَيْهِ إِلْمَالِهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْمَالِهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْمَالِهِ إِلَا لَهِ اللَّهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِمْ أَلِي أَلِهِ إِلَاهِ أَلْمَالِهِ إِلَيْهِ أَلْهِ أَلْهِ أَلْهِ أَلْمِلْمِ أَلَاهِ أَلْهِ أَلْمِلْمُ أَلِهِ أَلْمِ أَلِيْهِ أَلِهِ أَلْمَالِهِ أَلْمِ أَلِهِ أَلِهِ أَلْمِ أَلْمِ أَلْمِلْمِ أَلْمِ أَلِهِ أَلِي أَلْمِ أَلْمِلْمِ أَلِهِ أَلْهِ أَلِهِ أَلْمِلْمِلْمِ أَلِهِ أَلِلْمِ أَلِهِ أَلْمِلْمِ أَلِهِ أَلِهُ أَلِهِ

فَقَوْله صلَّى الله عليه وسلَّم: «فبقلبِهِ» معناه: فلينكره بقلبه.

وقوله: «وَذلِكَ أَضْعَفُ الإِيمانِ»: معناه: أقله ثمرة، والله أعلم.

قال القاضي عياض: هذا الحديث أصل في صفة التغيير، فحق المغير أن يغيره بكل وجه أمكنه زواله به \_ قولاً كان، أو فعلاً \_، فيكسر آلات الباطل، ويُريق المسكر بنفسه، أو يأمر من يفعله، وينزع المغصوب ويردها إلى أصحابها.

ويرفق في التغيير جهده بالجاهل وبذي العزة الظالم المخوف شره، ويغلظ على المُسْرف في غيه إذا أمن من ثوران مفسدة.

وإن خشي مفسدة، ووجد من يعينه على ذلك استعان به، وليس له البحث والتجسُّس.

قال الماوردي: ليس للمحتسب أن يبحث عما لم يظهر من المحرمات.

فإن غلب على الظَّنِّ استسرار قوم بها لأمارةٍ وآثار ظهرت، فذلك ضربان:

أحدهما: أن يكون في انتهاك حرمة يفوت استدراكها، مثل أن

يخبره من يثق به أن رجلًا خلا برجل يريد قتله؛ فيجوز له في مثل هذا أن يتجسس.

الضَّرب الثَّاني: ما لا يفوته مصلحة، فإن سمع أصوات الملاهي من خارج الدار لم يهجم عليها بالدخول؛ ولا يكشف عن الباطن.

وقد ذكر الماوردي في آخر «الأحكام السلطانية» باباً حسناً في الحسبة، مشتملاً على جُمل من قواعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فليُراجع.

وقد بسط الشيخ رضي الله عنه مقاصده هنا رحمه الله وسائر علماء المسلمين (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) هذا كله ملخص من كلام النووي في «شرح صحيح مسلم» (۲/۲۲ ــ ۲۲)، وانظر: «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص٣٦٣ وما بعدها).

رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ الِهُجَّرِي بعبر (لرَّحِمْ الهُجَّرِي رُسِلنم (لاَيْر) (الفِرْ ومُرَّرِي

# الحَدِيثُ الخَامِسُ وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلّى الله عليه وسلّم: «لا تَحَاسَدُوا، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا تَبَاغَضُوا، وَلا تَبَاغَضُوا، وَلا تَبَاغَضُوا، وَلا تَبَاغَضُوا، وَلا تَبَاغُضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَاناً؛ المُسْلِمُ أَخُو للمُسْلِمِ، لا يَظْلِمُهُ، وَلا يخْدُلُهُ، وَلا يَكْذِبُهُ، وَلا يَخْدِبُهُ، وَلا يَحْدِبُهُ، وَلا يَحْدِبُهُ وَلا يَحْدِبُهُ وَلَا يَحْدِبُهُ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ حَرَامٌ: أَنْ يَحْقِرَ وَمَالُهُ، وَعَرْضُهُ».

رَوَاهُ مُسلِمٌ (١).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۹۸٦/٤)، ولا توجد عنده كلمة «ولا يكذبه» وإنما هي عند الترمذي (۱۹۲۷).

الشُّرح: قوله: «ولا يَكْذِبُهُ»: بفتح الياء وإسكان الكاف.

قوله: «بِحَسْبِ امْرِيءٍ مِنَ الشَّرِّ»: بإسكان السين، أي يكفيه من الشَّرِّ.

قوله: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ»: هو مجاز، إما من جهة آدم وحواء، هما أبوا البشر، وإما من جهة الأخوة؛ فهي: النُّصرة والموالاة(١).

قوله: «ولا يَخْذُلُهُ»: قال العلماء: الخذل ترك الإعانة والنصرة، ومعناه: إذا استعان به في (٢) دفع ظالم أو نحوه؛ لزمه إعانته إذا أمكنه، ولم يكن له عُذر شرعيٌّ، وقد بَيَّن ذلك بقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «كُلُّ المُسْلِم عَلَى المُسْلِم حرام دَمُهُ ومالُهُ وعِرْضُهُ».

قوله: «التَّقُوى ها هُنَا»: معناه: التقوى في القلب، كما تقدم من قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «أَلا وإنَّ في الجَسَدِ مضغة؛ إذا صَلُحَت صلح الجسد كله، وإذا فسدَت فَسَدَ الجَسَدُ كُلّه ألا وهي القلب».

قوله: «لا تحاسدوا ولا تناجشوا» إلى آخره:

والحسد: تَمَنِّي زوال نعمة الغير؛ وهو حرام.

<sup>(</sup>۱) هاهنا في الأصل زيادة هي: قوله: «لا يخونه» معناه: لا يخونه في نفسه ولا ماله ولا عرضه، ولا فيما يشير عليه.

وهذه اللفظة لا وجود لها في «الأربعين»، ولا حتى لما ساق نص الحديث أعلاه هنا في الأصل، فضلاً أن يكون في المصدر المخرجة منه «صحيح مسلم».

<sup>(</sup>٢) زيادة من «شرح صحيح مسلم» للنووي (١٦/ ١٢٠) وهذه العبارة منه.

والنجش: هو أن يزيد في الثمن ليغُرَّ غيره فيغتر به؛ وهو حرام. والتَّدابر: المُعاداة، وقيل: المُقاطعة؛ لأن كل واحد يُولي صاحبه دُبره.

وقوله: «ولا يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلى بَيْع بَعْضٍ»: صورته: أن يقول لمن اشترى شيئاً بشرط الخيار: افسخ هذا البيع وأنا أبيعك مثله بأقل من هذا الثمن؛ وهو حرام أيضاً.

وقوله: «وكُونُوا عِبادَ اللهِ إِخُواناً»: أي تعاملوا وتعاشروا معاملة الإخوة، ومُعاشرتهم بالمودة والرِّفق والشفقة والمُلاطفة، والتعاون في الخير ونحو ذلك، مع صفاء القلوب والنَّصيحة بكل حال.

قال بعض العلماء: وفي النَّهي عن التباغض إشارة إلى النَّهي عن الأهواء المُضلة الموجبة للتباغض.

\* \* \*

رَفْعُ بعبر (لرَّحِيْ) (النَّجْرَيُّ بعبر (لرَّحِيْ) (الفِرُوفِيِّ (سِيلنم (لاَيْر) (الفِرُوفِيِّ

# الحَدِيثُ السَّادِسُ وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم قَالَ: "مَنْ نَقْسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي اللَّانْيَا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً؛ سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْلِ مُسْلِماً؛ سَتَرَهُ اللهُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَلْتَمِسُ فِيهِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَلْتَمِسُ فِيهِ عَلْماً؛ سَهَّلَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الجَنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ عَلْماً؛ سَهَّلَ اللهُ لَهُ بَهِ طَرِيقاً إِلَى الجَنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ وَعَى بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَعَلَيْهُمُ الرَّحْمَةُ وَقَالَ اللهُ لَا مُلَائِكَةُ ، وَذَكَرَهُم اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَّا بِهِ وَمَنْ بَطَّا بِهِ وَمَنْ بَطَّا بِهِ مَلْهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَّا بِهِ مَلَكُ مُ مُنْ مُ لِهُ نَسَبُهُ ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ بِهِذَا اللَّفْظ (١).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۶/ ۲۰۷٤).

الشَّرح: هذا حديث جامع لأنواع من العلوم والقواعد والآداب. ومعنى نفَّس الكربة: أزالها.

ففيه: فضل قضاء حوائج المسلمين ونفعهم بما تيسر \_ مِن علم، أو مال، أو مُعاونة، أو مُشاورة بمصلحة، أو نصيحة وغير ذلك \_.

وفيه: فضل السّتر على المسلمين، وفضل إنظار المُعسر، وفضل المشي في طلب العلم، ويلزم من ذلك فضل الاشتغال بالعلم.

والمراد بالعلم: الشرعي؛ بشرط أن يقصد به وجه الله تعالى، وإن كان هذا الشرط في كُلِّ عَبادة؛ لكن عادة يُقيدون هذه المسألة لكونه قد يتساهل فيه بعض الناس، ويغفل عنه بعض المبتدئين ونحوهم.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «وَما اجْتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْتٍ مِنْ بُيوت اللهِ يَتْلُونَ كِتَابِ اللهِ وَيَتَدارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهُمْ السَّكِينَةُ وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ»:

قيل: المراد بالسكينة هنا: الرحمة، وهو الذي اختاره القاضي عياض وهو ضعيف، لعطف الرحمة عليه. وقيل: الطمأنينة والوقار. وهذا حسنٌ.

وفي هذا الحديث دليل لفضل الاجتماع على تلاوة القرآن في المسجد، وهو مذهبنا ومذهب الجمهور.

وقال مالك: يُكره، وتأوله بعض أصحابه.

ويلحق بالمسجد في تحصيل هذه الفضيلة: الاجتماع في مدرسة ورباط ونحوهما إن شاء الله تعالى.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ» معناه: من كان عمله ناقصاً، لم يلحقه نسبه بمرتبة أصحاب الأعمال، فينبغي ألا يتَّكل على شرف النسب، وفضيلة الآباء، ويقصِّر في العمل.

ذكر هذه الجملة شيخنا محيي الدِّين رحمه الله تعالى في شرح «صحيح مسلم» (١).

\* \* \*

(1) (۷1/17, ۲۲).

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْلِخَتْرِيِّ (سِلْنَمَ (لِيْرِمُ (لِفِرُونِ مِرْبِي

### الحَدِيثُ السَّابِعُ وَالثَّلاثُونَ

عَنِ ابْنِ عَبّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّم، فيمَا يرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى صَلَّى الله عليه وسلَّم، فيمَا يرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ: "إِنَّ الله كَتَبَ الحسناتِ وَالسَّيِّاتِ، ثُمَّ بَيْنَ ذلِكَ؛ فَمَنْ هَمَّ بِحَسنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِعَمَلْهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عِنْدَهُ عَشْرَ كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِعَمَائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَإِنْ هَمَّ بِسَيّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِسَيّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا؛ كَتَبَهَا اللهُ مَيْئَةً وَاحِدَةً».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ فِي «صَحْيحَيْهِمَا» بِهـذِهِ الْحُرُوفِ(١).

فَانْظُرْ يَا أَخِي \_ وَفَّقَنَا اللهُ وَإِيَّاكَ \_ إِلَى عَظِيمِ لُطْفِ اللهِ تَعَالَى وَتَأَمَّلُ هذِهِ الأَلْفَاظَ.

البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١/١١٨).

وَقَوْلُهُ: «عِنْدَهُ»: إِشَارَةٌ إِلَى الاعْتِنَاءِ بِهَا.

وَقَوْلُهُ: «كَامِلَةً»: لِلْتَأْكِيدِ وَشِدَّةِ الاعْتِنَاءِ

بهَا .

وَقَالَ فِي السَّيِّنَةِ الَّتِي هَمَّ بِهَا ثُمَّ تَرَكَهَا: «كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً»؛ فَأَكَّدَهَا بِكَامِلَة، وَإِنْ عَمِلَهَا «كَتَبَهَا سَيِّئَةً وَاحِدَةً»؛ فَأَكَّدَ تَقْلِيلَهَا بِوَاحِدَةً وَلَمْ يُؤَكِّدُهَا بِكَامِلَة، فَلِلَّهِ الْحَمْدُ وَالمِنَّةُ، سُبْحَانَهُ لاَ نُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْهِ، وَبِاللهِ التَّوْفِيقُ.

الشَّـرح: قد تكلَّم الشيخ المصنَّف رحمه الله تعالى على دقيق معاني هذه الألفاظ وما فيها من ألطاف الله تعالى بهذه الأُمَّة.

والذي يُحتاج إلى معرفته أيضاً: أنَّ هذا جميعه لمن هو من هذه الأُمَّة، وهو مفهوم قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إِن الله تجاوز لأُمَّتِي عَمَّا حدثت به أنفسها ما لم تعمل»(١).

ولم يَبعد أن يكون تضعيف الحسنة \_ إلى عشرة إلى سبعمائة إلى أضعاف كثيرة \_ خاصٌ بهذه الأُمة، ودليل على كرامتها ما أخبر به

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٩)، ومسلم (١/ ١١٦) من حديث أبي هريرة.

صلَّى الله عليه وسلَّم، وهو قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «أُحِلَّتَ لنا الغنائم، وجُعلت لنا الأرض مسجد وتُربتها طهوراً»(١).

ومنه أيضاً: «صوم يوم عرفة كفارة سنتين»(٢)، وهو متقدّم المشروعيّة.

ومنه أيضاً: الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه، وهو مفهومٌ من قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَن أُمَّتِي الخَطأَ والنِّسْيَانَ وما اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ». وهو الحديث التاسع والثلاثون.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱/ ۳۷۱) من حديث حذيفة، وفيه عنده: «وجُعِلَتْ لنَا الأَرْضُ كُلُها مَسْجداً، وجُعِلَتْ تُرْبَتُها لَنَا طَهُوراً». وعنده (۱/ ۳۷۱) من حديث أبي هريرة: «أُحِلَّتْ لِيَ الغنائِمُ، وجُعِلَتْ لي الأَرْضُ طَهُوراً ومَسْجداً».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨١٩/٢) من حديث أبي قتادة.

رَفَعُ معبر (لرَّحِمْ الْخِثْرَيِّ (سِلنه) (النِّرُ) (الِفِرُونِ رُسِلنه) (النِّرُ) (الِفِرُونِ

### الحَدِيثُ الثَّامِنُ وَالثَّلَاثُونَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيه وسلَّم: "إِنَّ اللهُ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي صَلَّى الله عليه وسلَّم: "إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيِّ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ مَمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ اللَّذِي يَسْمَعُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْنَ اسْتَعَاذَنِي اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُولِ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الل

رواه البخاري(١).

الشَّـرح: قوله: «فَقْدَ آذَنْتُهُ»: هو بهمزة ممدودة، أي: أعلمته بأنه مُحاربٌ لي (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۵۰۲).

<sup>(</sup>٢) آخر «الأربعين» (ص ١١٥).

قال صاحب الإفصاح (١) رحمه الله تعالى: في هذا الحديث من الفقه: أن الله عزَّ وجلَّ قدّم الإعذار إلى كُلِّ مَن عادى أولياءَه، فإنه بنفس المعادات للولي إيذانٌ من أن الله عزَّ وجلَّ مُحاربه؛ فإن أخذه على غرة فإن ذلك بعد الإعذار بتقديم الإنذار.

وولي الله عزَّ وجلَّ: هو الذي يتبع ما شرعه الله تعالى لعباده من الفرائِض والحلال والحرام على لسان رسوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «مَنْ عادَى لِي وَليّاً»، أي: اتخذه عدواً.

ولا أرى المعنى إلا أنه عاداه من أجل ولايته لله، وهو وإن تضمن معنى توجيه القول إلى من عادى أولياء الله من أجل ولايته فإنه يُشير إلى التحذير من إيذاء قلوب أولياء الله على الإطلاق.

وقوله عزَّ وجلَّ: "وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيءٍ أَحَبَّ»، إلى آخره؛ فإنه يشير إلى أن لا تقدم نافلة على فريضة، وإنما تُسَمَّى النَّافلة نافلة، أي: إذا أُدِّيت الفريضة أو قُضِيت الفريضة، وإلا فلا يتناولها اسم نافلة.

ويدل عليه قوله عزَّ وجلَّ: «وَما يَزالُ عَبْدِي يَتَقَرْبُ إِليَّ بِالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ»؛ لأنَّ التقرُّب بالنَّوافل يكون بأداء الفرائض؛ بدليل أنها

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الوزير يحيى بن محمد بن هبيرة البغدادي الحنبلي، المُتَوَفَّى سنة (٥٥٠هـ)، وذلك في كتابه «الإفصاح عن معاني الصِّحاح»، وقد نقل من كلامه هذا ابن حجر في «فتح الباري» (٣٤٢/١١).

ذكرت بعد ذكر الفرائض. ومتى أدام العبد التقرُّب بالنَّوافل أفضى ذلك إلى أن يحبه الله عزَّ وجلَّ.

ثُمَّ قال سبحانه وتعالى: «فَإِذا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ» إلى آخره.

قوله: «وَلَئِنِ اسْتَعْاذَنِي لُأَعِيذَنَّه»: ضبطه بالنون والباء، وكلاهما صحيح (١).

هذا الحديث من الأحاديث المرفوعة التي رفعها رسول الله صلًى الله عليه وسلَّم إلى قول الباري، وقد تقدم من ذلك أحاديث كثيرة في هذا الكتاب.

وهو أقوى الأحاديث وأصحها اتصالاً<sup>(٢)</sup>، وإن كُنا نكلها إلى رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم المُخبر عن الله تعالى إذ لا ينطق عن اللهوى.

وفي هذا الحديث الزجر العظيم عن معادات أولياء الله تعالى ومشاقاتهم ومخالفتهم، وأن من تعرض لذلك فقد عرَّض نفسه للهلكة ولمقت الله تعالى، أعاذنا الله من ذلك.

<sup>(</sup>۱) آخر «الأربعين» (ص۱۱۰). وقال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (۱) آخر «الأربعين» (صفحانه بوجهين: الأشهر بالنون بعد الذال المعجمة، والثَّاني بالموحدة والمعنى: أعذته ممًّا يخاف».

<sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «هذا حديث شريف، قد رواه البخاري من حديث أبي هريرة، وهو أشرف حديث روي في صفة الأولياء». «مجموع الفتاوى» له (۱۲۹/۱۸).

وفيه: أنَّ فعل المفروضات \_ مِن الصَّلاة والصِّيام والزَّكاة والحجّ \_، إلى غير ذلك من الأمور الواجبة شرعاً \_ كالنذر، والنفقات الواجبة، والديون، والزكوات \_: مقرّب إلى الله تعالى محصل للسلامة، وأن التقرب بالنوافل كالسُّنن الراتبة والضُّحى، وتهجد الليل، وصوم التطوع، وصدقة التطوع إلى غير ذلك من النوافل التي ترقي العبد إلى درجة الصالحين، وإلى مرتبة الصديقين الذين إذا سألوا الله أعطاهم، وإن استعاذوه من أمر سوء نزل بهم أو بغيرهم أعاذهم، جعلنا الله منهم آمين يا ربّ العالمين.

ولا أراه إلا أنّه علامة، وأنه لم يكن عزّ وجلّ قد أحبه إلا أن يكون سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها.

وتصوُّر ذلك: أنَّه لا يسمع ما لم يأذن له السمع في سماعه، ولا يبصر ما لم يأذن الشرع له في إبصاره، ولا يمد يداً إلى ما لم يأذن الشرع له في مدها إليه، ولا يسعى برجله إلا فيما يأذن له الشرع في السعي بها إليه؛ فهذا هو الأصل.

إِلاَّ أَنَّه قد يغلب على عبد ذكر الله تعالى حتى يُعرف بذلك، فإذا خوطب بغيره، لم يكد يسمع لمن يخاطبه حتى يتقرب بذكر الله غير أهل ذكر الله توصلاً إلى أن يسمع لهم، وذلك طبقة عالية.

نسأل الله أن يجعلنا من أهلها والله الموفِّق للصُّواب(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) قال العلاّمة الفقيه الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه الله رحمة واسعة في اشرح رياض الصالحين» (۳۱۷/۵)، عند قوله: «كنت سمعه»: يعني أنني أسدده في سمعه في سمعه في الله ما يرضي، و«بصره» أسدده في بصره فيلا يبصر إلا ما يرضي الله، «ورجله التي ما يحب الله، و«يده التي يبطش بها» فلا يعمل بيده إلا ما يرضي الله، «ورجله التي يمشي بها» فلا يمشي برجله إلا لما يرضي الله عزَّ وجلَّ، فيكون مسدداً في أقواله وفي أفعاله.

رَفْعُ معبر (لرَّعِلَى لِلْخَرِّي رَسِلْنَمُ (لِنْزِرُ (لِفِرُونِ رُسِلْنَمُ (لِنْزِرُ (لِفِرُونِ مِسِ

#### الحَديثُ التَّاسعُ وَالثَّلاَثُونَ

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمٌ قَالَ: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ، وَالنِّسْيَانَ، وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ».

حدِيثٌ حَسَنٌ، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ، وَالْبَيْهَقِيُّ وَعَيْرهُمَا(١).

الشَّرِح: مفهوم هذا الحديث: اختصاص هذه الأُمَّة بهذه الأحكام؛ وذلك لطف الله تعالى بهم، وقد تقدم من ذكره هذه الخصيصة مع ذكر خصائص أخرى في شرح الحديث السابع والثلاثين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۰٤٥)، والبيهقي (٧/ ٣٥٦)، وأعلَّه الحافظ البوصيري في «مصباح الزجاجة» (۱۳۰ ، ۱۳۱) بالانقطاع.

وأخرجه الدارقطني (٤/ ١٧٠)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٣/ ٩٥)، وابن حبان (٢١ / ٢٧٠)، والحاكم وابن حبان (٢١ / ٢٧٠)، والحاكم (٢/ ١٩٨)، والبيهقي (٧/ ٢٥٦) وقال: «جوَّد إسناده بشر بن بكر، وهو من الثقات» وإسناده صحيح.

قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إِنَّ اللهَ تَجاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الخَطَأَ والنِّسْيانَ، وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْه»: معناه: تجاوز لي عنهم حكم الخطإ، وحكم النسيان، وحكم ما استكرهوا على فعله.

وهذا، كما لو حلف بالله تعالى أو بالطلاق أن لا يفعل الشيء الفلاني؛ ففعله ناسياً أو جاهلًا أو مُكرهاً؛ فإنه لا يحنث على المذهب الصحيح عند المتأخرين من أصحابنا الشافعيين.

ومعناه: رفع حكم الإثم، وأما الحقوق المالية فلا ترفع؛ فلو أتلف مالاً لغيره ناسياً أو مُخْطِئاً أو مُكرهاً فلا إثم عليه، ويلزمه غرامته، وذلك للآدمي. والله أعلم.

#### الحديث الأربعون

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «كُنْ فِي اللَّهُنْيَا اللَّهُ عَلَى اللهُ عليه وسلَّم بِمَنْكِبِي فَقَالَ: «كُنْ فِي اللَّهُنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ».

وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: إِذَا أَمْسَيْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ، فَلاَ تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرْضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ. وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرْضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱).

الشَّـرح: فيه من الفقه: أن لا يركن العاقل إلى الدُّنيا ولا يتخذها وطناً.

ولا يُحَدِّث نفسه بطول البقاء فيها، ولا بالاعتناء بها. ولا يتعلَّق منها بما لا يتعلَّق به الغريب في غير وطنه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٤١٦).

ولا يشغل فيها بما لا يشتغل به الغريب الذي يريد الذَّهاب إلى أهله (١).

ومتى جعل ذلك نصب عينيه وعناية جهده؛ اجتهد في تحصيل الزاد، وأصلح الله حاله يوم المعاد.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هذا كلام الإمام النووي في «الأربعين» في آخرها فيما يتعلق بضبط الألفاظ (ص١١٦).

<sup>(</sup>فائدة): قال الإمام يحيى بن معين رحمه الله تعالى: رأيت وكيع بن الجرَّاح أخذ في كتاب «الزُّهْد» يقرؤه، فلما بلغ حديثاً منه، قام فلم يُحَدِّث، فلما كان من الغد وأخذ فيه، فبلغ ذلك الحديث قام أيضاً ولم يُحَدِّث، حتَّى صنع ذلك ثلاثة أيام. قال الدّوري \_ تلميذ ابن معين \_ وأيّ حديث هو؟ فقال: «كُن في الدُّنيا كأنَّك غريب أو عابر سبيل». «تاريخ ابن معين» برواية الدّوري (٣/ ٥٦٩، ٥٩٠).

### الحَديثُ الحَادي وَالأَرْبَعُونَ

عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعاً لِمَا جئتُ بهِ».

حَدِيثٌ صحِيحٌ، رُوِّيْنَاهُ فِي كِتَابِ «الْحُجَّةِ» بِإِسْنَادٍ صَحِيح (١).

الشَّرح: قد جاءت أحاديث كثيرة موافقة لهذا الحديث، فيه أن من اتبع هواه وخالف ما جاء به النبي صلَّى الله عليه وسلَّم لا يكون مؤمناً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في «السُّنَة» (۱۵)، والحسن بن سفيان في «الأربعين» (۹)، والبيهقي في «المدخل» (ص ۱۱۸)، وابن بطة في «الإبانة» (۱/ ۳۸۷)، وإسناده ضعيف؛ فيه نعيم بن حماد؛ ضعيف. وقد أفاض فيه الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (۲/ ۳۹۳) وقال في مطلع كلامه حوله: «تصحيح هذا الحديث بعيد جداً من وجوه...».

وهذا كقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِهُ دُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا فَأَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ مُلْكُولُوا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّه

\* \* \*

### الحديث الثَّانِي وَالأَرْبَعُونَ

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللهُ عَنْه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَى اللهُ تَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ: وَلَمَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي ؟ غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالِي.

يَا ابْنَ آدَمَ: لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ، ثُمَّ اسْتَغْفَرْ تَنِي ؛ غَفَرْتُ لَكَ.

يَا ابْنَ آدَمَ: إِنَّكَ لَوْ أَنَيتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا، ثُمَّ لَقِيتَنِي لِا تُشْرِكُ بِي شَيْئاً؛ لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً». ثُمَّ لَقِيتَنِي لا تُشْرِكُ بِي شَيْئاً؛ لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً». رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٥٤٠)، وعنده كلمة: "فيك" بدلاً من كلمة: "منك"، وفي إسناده ضعف؛ فيه كثير بن فائد مجهول.

ولكن الحديث حسن بشاهد له عند أحمد (٥/ ١٦٧)، والدارمي (٢/ ٣٢٢)، وإسناده ضعيف؛ فيه شهر بن حوشب.

<sup>.</sup> وآخر عن ابن عباس عند الطبراني في «الكبير» (١٢/ ١٩) وإسناده ضعيف.

الشَّسرح: اعلم أن هذا الحديث فيه بشارة عظيمة وحلمٌ وكرم عظيم من الله تعالى، وما لا يُحصى من أنواع الفضل والإحسان والرَّأْفةِ والرَّحْمَةِ والامتنان.

وهذا مثل قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لَلَّهُ أَشَدُّ فَرَحاً بِتَوْبَةِ أَحَدِكُمْ، مِنْ أَحَدِكُمْ بِضَالَّتِهِ، إِذا وَجَدَها»(١).

وهو حديث صحيح، والفرح من الله رضاه عن العبد (٢).

وقال العلامة الجليل الشيخ محمد خليل الهراس في «شرح العقيدة الواسطية» (صر١٦٦): «في هذا الحديث إثبات صفة الفرح لله \_ عزَّ وجلَّ \_.

والكلام فيه كالكلام في غيره من الصُّفات: إنَّه صفة حقيقيَّة لله ــ عزَّ وجلَّ ــ على ما يليق به .

وهو من صفات الفعل التَّابعة لمشيئته تعالى وقدرته، فيحدث له هذا المعنى المعبِّر عنه بالفرح عندما يحدث عبده التَّوبة والإِنابة إليه، وهو مستلزم لرضاه عن عبده التَّائب وقبول توبته.

وإذا كان الفرح من المخلوق على أنواع، فقد يكون فرح خفَّة وسرور وطرب، وقد يكون فرح أشر وبطر، فالله \_ عزَّ وجلَّ \_ منزَّه عن ذلك كلَّه، ففرحه لا يشبه فرح أحد من خلقه، لا في ذاته، ولا في أسبابه، ولا في غاياته، فسببه كمال رحمته وإحسانه التي يحب من عباده أن يتعرَّضوا لها، وغايته إتمام نعمته على التَّائبين المنيبين.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢١٠٢/٤) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام أبو إسماعيل الصابوني في كتابه «عقيدة السلف أصحاب الحديث» (ص٥): «وكذلك يقولون في جميع الصفات التي نزل بذكرها القرآن ووردت بها الأخبار الصحاح من السمع والبصر والعين. . . والقرح والضحك وغيرها».

وعن أبي أيوب أنه قال حين حضرته الوفاة: كنت كتمت عنكم شيئاً سمعته من رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم:

سمعتُ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم يقول: «لوْلاَ أَنَّكُمْ تُذْنِبُونَ لَخُلَقَ اللهُ خَلْقاً يُدْنِبُونَ ثُمَّ يَسْتَغْفِرُونَ فَيَغْفِر لَهُمْ»(١).

قوله: «يا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ ما دَعَوْتَني وَرَجَوْتَني»: هذه موافقة لقوله تعالى: ﴿ اُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُرُّ إِنَّ الَّذِينَ يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ [غافر: عالى: ﴿ اُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُرُّ إِنَّ الَّذِينَ يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ [غافر: ٢]، ولذلك ورد عنه سبحانه أنه قال: ﴿ أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، فَلْيَظُنَّ بِي ما شاء » (٢).

وقد جاء «في العبد<sup>(٣)</sup> إذا أذنب ثُمَّ ندم فقال: ربِّ أذنب ذنباً ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي، فيقول عزَّ وجلَّ: أذنب عبدي ذنباً، وعلم ما يغفر، ويأخذ بالذنب، أشهد ملائكتي أني قد غفرت له،

<sup>=</sup> وأمَّا تفسير الفرح بلازمه، وهو الرِّضي، وتفسير الرِّضي بإرادة النُّواب، فكل ذلك نفى وتعطيل لفرحه ورضاه سبحانه».

وقد ذكرت في ترجمة المصنف (ص٢١) أنه موافق لأَرِّمَّة السَّلَف في هذا، فلعله ذكر هذا قبل تقريره لمعتقد السلف رحمهم الله تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤/ ٢١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٤٩١)، والدارمي (٣/ ٣٠٥)، وابن حبان (٦٣٣) من حديث واثلة بن الأسقع بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) من هنا إلى آخر شرح هذا الحديث لخصه المصنف من كلام شيخه ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» له (ص ١٤٥، ١٤٦).

ثم فعل مثل ذلك، ثمَّ يقول: اعمل ما شئت، فقد غفرت الذنوب ما استغفرت $^{(1)}$ .

واعلم أن للتوبة ثلاثة شروط:

الأول: الإقلاع عن الذنوب.

[والثاني:] الندم على ما فات.

[والثالث:] العزم على أنه لا يعود.

وإِن كانت حق آدمي، فليبادر بأداء الحقّ إِليه والتحلُّل منه.

وإِن كانت بينه وبين الله تعالى وفيها كفارة فلا بد من فعل الكفارة، وهذا شرط رابع.

فلو فعل الإنسان مثل هذا في اليوم مراراً وتاب التوبة بشروطها فإن الله يغفر له.

<sup>(1)</sup> عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم، فِيمَا يَحْكِي عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ: «أَذْنَبَ عَبْدٌ ذِتْباً. فَقَالَ: اللَّهُمَّ! اغْفِرْ لِي ذَنْبِي. فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ذَنْباً، فَعَلِمَ أَنَّ له رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْب، وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ؛ ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَب. فَقَالَ: أَيْ رَب!! اغْفِرْ لِي ذَنْبِي. فَقَالَ تَبَارَكَ وتعالى: عَبْدِي أَذْنَبَ ذَنْباً، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْب، وَيَأْخُذُ بِالذَّنْب؛ ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَبَ فَقَالَ تَبَارَكَ وتعالى: وَيَأْخُذُ بِالذَّنْب؛ فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَيْ رَبً اغْفِرْ لِي ذَنْبي. فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبي. فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنْ بَا عَبْدِي ذَنْبً، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْب، وَيَأْخُذُ بِالذَّنْب؛ اعْمَلْ مَا شِئْتَ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكَ ».

أخرجه البخاري (٧٥٠٧)، ومسلم (٢١١٢/٤) واللفظ له، وقد ساقه المصنف بالمعنى تبعاً لشيخه ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» (ص١٤٥).

وقوله: «على ما كان منك»: أي من تكرار معصيتك.

وقوله: «ولا أبالي»: أي ولا أبالي بذنوبك إذا استغفرت ربك واسْتَقَلْتَ ذنبك ولجأت إليه واستغفرت؛ فإنه أهل التقوى وأهل المغفرة.

وقوله: «يا ابْنَ آدَمَ لو بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنان السَّماءِ، ثم استغفرتني غفرت لك»: أي لو كانت أشخاصاً تملأ ما بين السماء والأرض، وهذا نهاية الكثرة.

ولكن كرمه وحلمه وعفوه ورحمته أكثر وأعظم، وليس بينهما مناسبة، ولا التفضيل له هنا مدخل، فتتلاشى ذنوب العالم عند حلمه وعفوه.

قوله: «عَنَان السماء»: بفتح العين، قيل: هو السحاب، وقيل: ما عنَّ لك منها أي ظهر إِذا رفعت رأسك(١).

وقوله: «بقراب الأرض»: بضم القاف وكسرها لغتان رُوي بهما، والضم أشهر، معناه: ما يقارب ملأها.

وهذا الحديث من الأحاديث المرفوعة إلى الله تعالى، وهو حديث عظيم من باب الرجاء.

فيه بشرى للمؤمنين، ودليل لمذهب أهل السُّنَّة أن الله تعالى يغفر

<sup>(</sup>١) آخر «الأربعين» (ص١١٦).

الذنوب جميعاً إلا الشرك، ودليل لمذهب الشافعي أن توبة التائب مقبولة من كل ذنب وإن تكرر الذنب وتكررت التوبة، خلافاً لمالك في بعض المسائل، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

ولِعِظم هذا الحديث وما اشتمل عليه من الرَّجاء والبُشرى للمذنب الله لنا وله الداعي، والعاصي المستغفر: ختم به المصنف كتابه أحسن الله لنا وله الخاتمة، ورقّاه درجة أوليائه في الآخرة، وجمع بيننا وبينه في دار كرامته مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

فهذا ما يسر الله تعالى من التعليق على هذه الأحاديث النبوية صلَّى الله على قائلها خير البرية.

والحمد لله حَمْداً يُوافِي نِعَمَه، ويُكافِيء مَزيده.

وصلَّى الله على سَيِّدنا محمَّد وعلى آلهِ وصحبه وسلَّم، كُلَّمَا ذَكَرَهُ الذَّاكِرونَ، وَغَفَلَ عَنْ ذِكْرِهِ الغَافِلُون.

وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله تعالى العظيم.

وكان الفراغ من كتابة هذه النسخة المباركة يوم الجمعة المبارك ثمانية أيام مضت من شهر محرم الحرام الذي هو من شهور سنة ألف ومائتين وثلاثة وسبعين من الهجرة النبوية \_ على صاحبها أفضل السّلام وأتم التسلم \_، على يد كاتبها الفقير إلى مولاه العلي، حسن الفقي بن

علي الشافعي. . . غفر الله له ولوالديه، آمين، والمسلمين أجمعين، آمين، آمين، آمين، آمين

\* \* \*

وسبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.

فقير عفواربه ورحمته



<sup>(</sup>۱) انتهيت من نسخ هذا الشرح والتعليق عليه في ليلة التاسع عشر من جمادى الآخر سنة (١٤٢٩هـ) ختمت بخير.

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ إِيمَاناً لاَ يَرْتَدُ، وَنَعِيماً لاَ يَنفد، ومرافقة نبيّنا محمَّد صلَّى الله عليه وسلَّم في أعلى جنَّةِ الخلد.

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ (سِلْمَهُمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفَ مِرِثِي (سِلْمَهُمُ (لِعَبْرُمُ (لِفِرُوفَ مِرِثِي رَفَّحُ عبدالارَّجِلُ الْاَجْدَلِي السِّكِيّرَ الْاِنْزِنُ الْاِنْدِي الْسِكِيّرَ الْاِنْدِي الْفَهِكَ ارْسِتْ

- \* فهرس الآيات.
- \* فهرس الأحاديث.
- \* فهرس الموضوعات.

### رَفْعُ معِس (ل*ارَّعِی* (النِجَّں يُ (سِیکنتر) (النِیْرُرُ (الِنِوْدوک سِرِی

# فهرس الآيات

| مفحة | الآيـة ورقمها ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177  | ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِأَلْصَبْرِ وَٱلضَّلَاةِ ﴾ [البقرة/ ٤٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 01   | ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ ﴾ [البقرة/ ١٤٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 91   | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾ [البقرة/ ١٧٢]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177  | ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴾ [آل عمران/ ١٠١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ﴿ وَالْكَ الْحَاطِمِينَ ٱلْعَلَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل |
| 118  | وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران/ ١٣٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -    | ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 198  | فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء/ ٦٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١    | ﴿ تُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَلِفِحِينَ ﴾ [النساء/ ٢٤]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 178  | ﴿ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَغُّ ﴾ [المائدة/ ٩٩]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٦٤  | ﴿ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمَّ ﴾ [المائدة/ ١٠٥]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٥   | ﴿ حَتَّى يُغَطُّوا اللَّحِزْيَةَ عَن يَكِ وَهُمْ صَنغِزُونَ ﴾ [التوبة/٢٩]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177  | ﴿ فَأَسْنَقِمْ كُمَّا أَمِرْتَ ﴾ [هود/ ١١٢]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| لآية ورقمها                                                                                 | مفحة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّتِّاتِ ﴾ [هود/ ١١٤]                                    | 118  |
| ﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ٓ إِنَّا كُنَّا خَلطِعِينَ ﴾ [يوسف/ ٩٧]                      | ١٣٤  |
| ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُوكَ ﴾ [الأنبياء/ ٢٣]                          | ٦٨   |
| ﴿ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلصُّرُۗ﴾ [الأنبياء/ ٨٣]                                                  | 179  |
| ﴿ وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ الحج/٤٠]                                           | 177  |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ [المؤمنون/ ٥١]  | 91   |
| ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينٍ ۞                                  |      |
| ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطَّفَةً فِي قَرَارِمَّكِينِ ﴾ [المؤمنون/ ١٣، ١٢]                         | 77   |
| ﴿ أَفَكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج/ ٤٦] | VV   |
| ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً              |      |
| أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَاجُ أَلِيثُ ﴾ [النور/ ٦٣]                                              | 177  |
| ﴿ أَمَّن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ [النمل/ ٦٢]                                   | 117  |
| ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿      |      |
| وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ      |      |
| وَلِيَعْلَمُنَّ ٱلْكَدِبِينَ ﴾ [العنكبوت/٣،٢]                                               |      |
| ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَالَنَهُ دِينَّهُمْ سُبُلَنَّا ﴾ [العنكبوت/ ٦٩]                 |      |
| ﴿ لَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ [السجدة/١٦]                                   |      |
| ﴿ يَعْمَلُونَ﴾ [السجدة/ ١٧]                                                                 |      |
| ﴿ إِنَّا وَجَدُنَّهُ صَابِرًا تِعْمَ ٱلْعَبَدُّ ﴾ [ص: ٤٤]                                   | 149  |

| سفحة       | لآيـة ورقمها                                                                                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 178        | ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرَى ﴾ [الزمر/٧]                                                             |
| 197        | ﴿ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ [غافر/ ٦٠]                    |
| 177        | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّ ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ [فصلت/ ٣٠]                                       |
| **         | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مَنْ أَوْهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى/ ١١]                                      |
| 1.0        | ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَبِّهِ رَقِيبٌ عَثِيدٌ ﴾ [ق : ١٨]                                          |
| VV         | ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكَ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ [ق/ ٣٧]                                               |
| <b>Y 1</b> | ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ق/٥٧]                                                   |
| ٦٨         | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّهَىٰ ١ وَصَدَّقَ بِأَلْحُمْنَىٰ ١ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ﴾ [الليل/ ٥ _ ٧] |

\* \* \*

## رَفْعُ عب (الرَّحِيُ (الْمُجَنِّيَ إِسِلَنَهُ لائِيْرُ (الْفِرُونِ كِيرِي

### فهرس الأحاديث(١)

| حلت لنا الغنائم                                                  |
|------------------------------------------------------------------|
| نب عبد ذنباً، فقال:                                              |
| إسلام، أن تشهد أن لا إله إلاَّ الله                              |
| لا وإن في الجسد مضغة                                             |
| ىرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا                                    |
| ا عند ظن عبدي بــي                                               |
| نْ نزلتم بقوم فأمَرُوا لكم بحق الضيف فاقبلوا                     |
| نَّ رجلًا سأل رسول الله ﷺ فقال: أرأيت إذا صلَّيت الصلوات (١٢٣    |
| نَّ فقراء المهاجرين أتوا رسول الله ﷺ فقالوا: ذهب أهل الدثور (١٣٨ |
| ن ناساً من أصحاب النبـيِّ ﷺ قالوا ذهب أهل الدثور (٣٧)            |
| نَّ الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ                                  |
| نَّ الله تجاوز لأَمتي عمَّا حدَّثت بها أنفسها                    |
| نَّ الله تعالى فرض فرائض                                         |
| نَّ الله تعالى قال: من عادى لى وليًّا فقد ٨٣)                    |
| نَّ الله طيب لا يقبل إلاَّ طيِّباً                               |

<sup>(</sup>١) الرقم بين الهلالين يعني صفحة حديث الباب من الأربعين.

| الصفحة       | لحديث                                             |
|--------------|---------------------------------------------------|
| (111)        | نَّ الله كتب الإحسان على كل شيء                   |
|              | نَّ الله كتب الحسنات والسيئات                     |
| (77)         | ,                                                 |
| ٥٨           | ِ<br>إنَّ الإِسلام بني على خمس                    |
|              | إِنَّ اللَّحلالُ بِيِّن وإِنَّ الحرام بيِّن       |
|              | إِنَّ خَلْقَ أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين         |
| 11V          | إِنَّ العبد إذا سأل الله تعالَى في شدَّته         |
| (114)        | إنَّ مِمَّا أدرك النَّاس مِن كلام النبوَّة الأولى |
| ٧٤ ، (٤١)    | إنَّما الأعمال بالنِّيَّات                        |
| 1 £ Y        | إنَّه خلق كلّ إنسان على ستين وثلاثمائة مفصل       |
| 11           | إنِّي لأعرف كلمة لو قالها لذهب عنه الذي يجد       |
| (1EV)        | أُوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة                 |
| (144)        | أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون به؟               |
| (117)        | اتق الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها      |
| (104), 42    | ازهد في الدنيا يحبك الله                          |
| (127)        | البرّ حسن الخلق                                   |
| ۲۲،(۷۰) ، ۲۲ | بني الإِسلام على خمس                              |
| ينا (٤٧)     | بينما نحن جلوس عند رسول الله ﷺ ذات يوم إذ طلع عل  |
| (124)        | جئتَ تسأل عن البرّ                                |
|              | الحجّ عرفة                                        |
|              | دع ما يريبك إلى ما لا يريبك                       |
|              | الدِّين النَّصيحة                                 |
| ١٨١          | صوم يوم عرفة كفَّارة سنتين                        |

| الصفحة                                  | الحديث                      |
|-----------------------------------------|-----------------------------|
| (140)                                   | الطهور شطر الإيمان          |
| إنك ما دعوتني (١٩٥)                     | قال الله تعالى: يا ابن آدم، |
| (171)                                   | قل آمنت بالله ثم استقم .    |
| صدقة۱)                                  | كل سلامي من الناس عليه      |
| 188                                     | كل مولود يولد على الفطرة    |
| (191)                                   | كن في الدنيا كأنك غريب      |
| ما سئل ﷺ عن نكاح امرأة ذكرت أنها أرضعت  | كيف، وقد قيل؟ (قاله عند     |
| ىن نكاحها له)                           | شخصاً، فنهى ﷺ               |
| (171)                                   | لا تحاسدوا، ولا تناجشوا     |
|                                         | لاتغضب                      |
| (109)                                   | لا ضرر، ولا ضرار            |
| ً بإحدى ثلاث                            | لا يحل دم امريءِ مسلم إلاً  |
| ١٣٤                                     | لا يغيضها نفقة              |
| ق وهو مؤمن                              | لا يسرق السارق حين يسر      |
| ، لأخيه ما يحبّ لنفسه ٧٤ ، (٩٧)، ١٠٦،   | لا يؤمن أحدكم حتى يحب       |
| ن هواه تبعاً (۱۹۳)                      | لا يؤمن أحدكم حتى يكود      |
| (حين سأله رجل عن عمل يدخله الجنة) (١٥١) | لقد سألتَ عن عظيم           |
| 197                                     | لله أشد فرحاً بتوبة أحدكم   |
| ، خلقاً يذنبون                          | لولا أنكم تذنبون لخلق الله  |
|                                         | لو يعطى الناس بدعواهم ل     |
| ٣٨                                      | ليبلغ الشاهد الغائب         |
| ١٠٤                                     | ليلة الضيف حق واجب          |
| 11.                                     | ما تعدُّون الرقوب فيكم      |
| •                                       | ·                           |

| الصفحة         | لحديث                                          |
|----------------|------------------------------------------------|
| ١٠٤            | ما زال جبريل يوصيني بالجار                     |
|                | ما نهيتكم عنه فاجتنبوه                         |
| (17.)          | لمسلم أخو المسلم، لا يظلمه                     |
| (٧١)           | مَن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد            |
| ٣٧             | مَنْ حفظ على أمتي أربعين حديثاً                |
| (177)          | مَنْ رأى منكم منكراً فليغيِّره بيده            |
| (V1)           | مَنْ عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد           |
| ۲۹، (۳۰۱)، ۲۰۱ | مَنْ كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً . |
| (140)          | مَنْ نَفَّس عن مؤمن كربة                       |
| ١٠٦،(٩٥)،٧٤    | مِنْ حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه          |
| ٣٨             | نضَّر الله امرءاً سمع مقالتي فوعاها            |
| (154)          | وعظنا رسول الله ﷺ موعظة                        |
| 10"            | ولا يزال العبد يتقرَّب إليَّ بالنوافل          |
| (171)          | يا عبادي إنِّي حرَّمت الظلم على نفسي           |
| (110)          | يا غلام، إنِّي أعلمك كلمات                     |
|                | يدخل الملِّكَ على النطفة بعدما تستقر في الرح   |
| 187            | يصبح على كل سُلامي من أحدكم صدقة               |

### رَفْعُ عِس (لرَّحِيْ) (النِّجَلَّي يُّ (أَسِلَنَمُ (النِّمْ) (الِفِرُونِ فرارِي

#### فهرس الموضوعات

| <br>صفحة | الحديث                                               |
|----------|------------------------------------------------------|
| 0        | قيد قراءة وسماع                                      |
| ٧        | مقدمة المحقِّق                                       |
| ١.       | وصف النسخة المعتمدة في التحقيق ومنهج العناية بها     |
| ۱۲       | رواية الأربعين النَّووية من طريق أكابر مُسْندي العصر |
| ۱٧       | ترجمة ابن العطَّار (النَّووي الصَّغير)               |
| ۲١       | عناية ابن الْعُطَّار بمعتقد السَّلَف                 |
| 3 7      | ابن العطَّار وشيخه النَّووي                          |
| Y.Y.     | مؤلَّفاتهمؤلَّفاته                                   |
| 44       | نماذج صور من المخطوط                                 |
| •        | نصّ الأربعين محقَّقاً                                |
| ٣٣       | مقدّمة الشَّارح ابن العطَّار                         |
| 41       | مقدّمة المصنّف الإِمام النَّووي                      |
| ٤١       | الحديث الأول: إنما الأعمال بالنيات                   |
| ٤٢       | ذكر أهمية البدء بهذا الحديث، وقيمته                  |

| سفحة | العديث<br>                                               |
|------|----------------------------------------------------------|
| ٤٣   | ما فيه من الفوائد والأحكام، ودخول النية في كل شيء        |
| ٤٤   | حكم تعيين المنوي، ومفهوم الهجرة والمرأة                  |
| ٤٧   | الحديث الثاني: حديث الإِسلام والإِيمان والإِحسان والساعة |
| ٤٩   | ما يتعلق بمتن الحديث ولغاته                              |
| ٤٩   | كلام ابن الصلاح عن أصل الإيمان والإسلام                  |
| ٥١   | الكلام على الإِيمان بالقدر خيره وشرِّه                   |
| ٥٢   | حكم الذي ينكر القدر                                      |
| ٥٣   | الكلام على الإحسان، ومفهوم الرؤية                        |
| ٤٥   | الكلام على بعض أشراط الساعة                              |
| 07   | بيان مَن هو الرجل السَّائل، وأهمية السؤال للمعرفة        |
| ٥٧   | الحديث الثالث: بني الإسلام على خمس                       |
| ٥٧   | ما يتعلق بلفظ الحديث ولغاته، وروايات أخرى للحديث         |
| ٥٩   | القول في تقديم الحج وتأخيره في بعض الروايات              |
| ٦٣   | الحديث الرابع: إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه             |
| ٦٤   | ما يتعلق بلفط الحديث ومتنه                               |
| ٦٤   | روايات أخرى للحديث، وطريق الجمع بينها                    |
| 77   | متى يكون نفخ الروح                                       |
| ٦٧   | المراد بإرسال الملك في الحديث، والأمور التي ذكرها        |
| ۸٦'  | فيه دليل إثبات القدر                                     |
| ٧١   | الحديث الخامس: من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد    |
| ٧١   | مفهوم الردهنا                                            |

| سفحة | حديث                                                  |
|------|-------------------------------------------------------|
| VY   | فيه دليل على أنَّ النهي يقتضي الفساد، وإبطال المنكرات |
| ٧٣   | لحديث السادس: إنَّ الحلال بيِّن وإنَّ الحرام بيِّن    |
| ٧٥   | الأشياء ثلاث: حلال، حرام، مشتبهات                     |
| ۲.۷  | مفهوم استبراء الدين والعرض هنا                        |
| ٧٧   | الكلام على المضغة والجسد وصلاحهما، وموضع العقل        |
| ٧٩   | لحُديث السابع: الدِّين النَّصيحة                      |
| ٨٠   | معنى النصيحة                                          |
| ۸١   | مفهوم النصح لله، والنصح لكتابه                        |
| ۸١   | مفهوم النصح لرسول الله ﷺ                              |
| ٨٢   | مفهوم النصح لأئمة المسلمين، وعامتهم                   |
| ۸۳   | حكم النصيحة                                           |
| ۸٥   | الحديث الثامن: أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا         |
| ۸0   | الحديث مخصوص وليس على عمومه                           |
| ٨٦   | هل تقبل توبة الزنديق                                  |
| ۸٧   | اعتقاد دين الإِسلام اعتقاداً جازماً يكفي للإِيمان     |
| ۸٩   | الحديث الناسع: ما نهيتكم عنه فاجتنبوه                 |
| ۹.   | خطر كثرة الاختلاف على النبي ﷺ في ضياع الأمة           |
| 91   | الحديث العاشر: إنَّ الله طيِّب لا يقبل إلاَّ طيِّب    |
| 91   | الحديث أصل في اجتناب الحرام وذكر الشبهات              |
| 97   | الغذاء بالحرام يمنع إجابة الدعاء                      |

| مفحة | لحديث الع                                                      |
|------|----------------------------------------------------------------|
| 94   | الحديث الحادي عشر: دع ما بريبك إلى ما لا يريبك                 |
| 90   | الحديث الثاني عشر: من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه         |
| 97   | الحديث الثالث عشر: لا يؤمن أحدكم حتى يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه  |
| 99   | الحديث الرابع عشر: لا يحلّ دم امرى مسلم إلاّ بإحدى ثلاث        |
| 4 9  | مفهوم الإحصان ومعناه، وحكم الزنا                               |
| 99   | الكلام على النفس بالنفس                                        |
| 99   | الكلام على التارك لدينه المفارق للجماعة                        |
| ١    | مدة الاستتابة                                                  |
| ١٠٣  | الحديث الخامس عشر: مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً |
| ۱۰٤  | الضِّيافة مِن آداب الإسلام                                     |
| ٥٠١  | الضِّيافة عَلَى الحاضِّر والبادي                               |
| ٥٠١  | معنى: فليقل خيراً أو ليصمت، وأهمية حفظ اللسان                  |
| ۲۰۱  | جماع آداب الخير من أربعة أحاديث                                |
| ١٠٩  | الحديث السادس عشر: لا تغضب الحديث السادس                       |
| ١١٠  | علاج الغضب                                                     |
| 111  | الحديث السابع عشر: إنَّ الله كتب الإحسان على كلِّ شيء          |
| 117  | مفهوم الإحسان في الذبح                                         |
| 11   | الحديث الثامن عشر: اتَّق الله حيثما كنت                        |
| 1 &  | محو السيئات يكون بفعل الحسنات                                  |
| 118  | أهمية المخلق الحسور                                            |

| الصفحة |                                                                 |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| 110    | الحديث التاسع عشر: يا غلام؛ إنّي أعلمك كلمات                    |
| 711    | مفهوم الكلمات                                                   |
| 114    | الحديث أصل في القضاء والقدر                                     |
| 119    | الحديث العشرون: إنَّ ممَّا أدرك الناس من كلام النبوة الأولى     |
| ١٢١    | الحديث الحادي والعشرون: قل آمنت بالله ثم استقم                  |
| 171    | مفهوم الاستقامة وأنها جامعة لخيري الدنيا والآخرة                |
| ۱۲۳    | الحديث الثاني والعشرون: أنَّ رجلًا سأل أرأيت إذا صليت المكتوبات |
| ۱۲٤    | بيان اجتهاد الصحابة على طلب النجاة                              |
| ۱۲۰٤   | لم ترك السائل الزكاة والحج؟                                     |
| 170    | الحديث الثالث والعشرون: الطهور شطر الإِيمان                     |
| ١٢٦    | مفهوم الطهور والشطر                                             |
| 177    | الحمد لله تملأ الميزان                                          |
| 771    | سبحان الله والحمد لله                                           |
| ١٢٧    | الصلاة نور                                                      |
| ۱۲۷    | الصدقة برهان                                                    |
| ۱۲۸    | الصبر ضياء                                                      |
| 179    | سعي الناس                                                       |
| 141    | الحديث الرابع والعشرون: يا عبادي إنِّي حرَّمت الظلم             |
|        | قوله: إنِّي حرَّمت الظلم على نفسي إلخ                           |
|        | قوله: كلكم ضالٌّ إلَّا مَن هديته إلخ فالهداية من الله           |

| مفحة  | الحديث                                                               |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| ١٣٤   | قوله: إنكم تخطئون بالليل والنهار إلخ                                 |
| ۱۳۷   | الحديث الخامس والعشرون: يا رسول الله، ذهب أهل الدثور بالأجور ٠٠٠     |
| ۱۳۸   | نوع السائلين                                                         |
| 144   | بيان فضل التكبير والتسبيح والتحميد والتهليل                          |
| ١٤١   | الحديث السادس والعشرون: كل سلامي من الناس عليه صدقة ٢٠٠٠٠٠           |
| 1 2 7 | معنى الحديث عامة وفضل الصدقة                                         |
| 184   | الحديث السابع والعشرون: البرّ حسن الخلق                              |
| 1 2 2 | مفهوم البرّ الوارد في الحديث                                         |
| 1 2 2 | معنى «حاك في صدرك»                                                   |
| 120   | معنى: «وإن أفتاك المفتوم وأفتوك»                                     |
|       | الحديث الثامن والعشرون: وعظنا رسول الله ﷺ موعظة قال:                 |
| ١٤٧   | أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة                                     |
| 1 2 1 | الحديث معجزة وعَلَم مِن أعلام النبوَّة                               |
| 1 2 9 | الحثِّ على التمشُّك بالسُّنَّة وسُنَّة الخلفاء، والتحذير من المحدثات |
| 101   | الحديث التاسع والعشرون: لقد سألت عن عظيم، وإنه ليسير ٢٠٠٠٠٠٠         |
| 104   | بيان اجتهاد الصحابة في السؤال للنجاة، وما يدخل الجنة                 |
| ۳٥١   | بيان أنَّ الصوم جنة، وأهمية الصدقة                                   |
| 102   | بيان ملاك كل ذلك حفظ اللسان                                          |
| 00    | الحديث الثلاثون: إنَّ الله تعالى فرض الفرائض                         |
| 107   | جملة أمور مسكوت عنها ومنهى عن الكلام فيها                            |

| مفحة  | لحديث                                                                |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 104   | لحديث الحاديث والثلاثون: ازهد في الدنيا يحبِّك الله                  |
| 109   | لحديث الثاني والثلاثون: لا ضرر ولا ضرار                              |
| 171   | لحديث الثالث والثلاثون: لو يعطى الناس بدعواهم                        |
| 178   | لحديث الرابع والثلاثون: مَن رأى منكم منكراً فليغيِّره                |
| 174   | وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                                 |
| 178   | مفهوم قوله تعالى: عليكم أنفسكم                                       |
| 170   | ـــ شروط الآمر والناهي                                               |
| 177   | ــ الأجر على قدر النصب                                               |
| ١٦٨   | ــ صفة النهي ومراتبه                                                 |
| 1 ∨ 1 | الحديث الخامس والثلاثون: لا تحاسدوا، ولا تناجشوا                     |
| 177   | مفهوم الحسد والنجش                                                   |
| ١٧٣   | صورة بيع البعض على بعض                                               |
| ۱۷۳   | مفهوم قوله: «كونوا عباد الله إخوانا»                                 |
| 140   | الحديث السادس والثلاثون: من نفس عن مؤمن كربة                         |
| 177   | الفضائل التي في الحديث، وأهمية قضاء حواثج المسلمين                   |
| ۱۷٦   | أهمية الاجتماع لدراسة القرآن وتلاوته                                 |
| ۱۷۷   | إذا بطًّأ العمل لم ينفع النسب                                        |
| 179   | الحديث السابع والثلاثون: إنَّ الله كتب الحسنات والسيئات              |
| ١٨٠   | تضعيف الحسنة بعشرة أمثالها خاص بالأمة                                |
| ١٨٣   | الحديث الثامن والثلاثون: إنَّ الله تعالى قال: مَن عادى لي وليًّا فقد |

| سفحة |                                                                   | لحديث  |
|------|-------------------------------------------------------------------|--------|
| ١٨٤  | نفهوم وليي الله عزَّ وجلّ وصفته                                   | ه      |
| ۱۸٤  | كيفية التقرُّب إلى الله تعالى وبم يكون                            | 5      |
| ١٨٥  | ثَّار التقرُّب إلى الله بإخلاص، والزجر عن معاداة أولياء الله      | 1      |
| ۲۸۱  | همية فعل المفروضات                                                | ĺ      |
| 119  | تُ التاسع والثلاثون: إنَّ الله تجاوز لي عن أُمَّتي الخطأ          | الحديث |
| 191  | ك الأربعون: كن في الدنيا كأنك غريب ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                      | الحديث |
| 198  | ت الحادي والأربعون: لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً             | الحديث |
|      | تُ الثَّانِي والأربعون: قال الله تعالى: يا ابن آدم؛ إنك ما دعوتني | الحديد |
| 190  | ورجوتني، غفرت لك                                                  |        |
| 197  | الحديث فيه بشارة                                                  |        |
| 197  | الكلام على صفة الفرح                                              | İ      |
| 197  | أهمية الدعاء واللجوء إلى الله                                     |        |
| 191  | شروط التوبة                                                       |        |
| 199  | صغر الذنوب أمام الاستغفار الصَّادق                                |        |
| 199  | في الحديث بشرى للمؤمنين                                           |        |
| ۲.,  | خاتمة الشرح    خاتمة الشرح    ا                                   |        |

## رَفْعُ عبى الاَرَّعِلَى الْلْجَنَّى يَّ الْسِكْمَةِرُ الْاِنْدِيرُ الْلِيْرِودِي مِنْ الْدِينَ مِنْ الْحِثَّ مِنْ الْحِثَّ مِنْ الْحِثَّ مِنْ الْحِثَ

- ١ فضل علم السَّلف على علم الخلف: للحافظ زين الدَّين عبد الرحمان بن رجب الحنبلي، المتوفى سنة ٧٩٥هـ، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤١٦هـ، (ثم أعيد طبعه سنة ١٤٢٤هـ).
- ٢ \_ نور الاقتباس في مشكاة وصيّة النبي ﷺ لابن عباس: للحافظ ابن رجب الحنبلي، المتوفى سنة ٧٩٥هـ، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤١٤هـ، (ثم أعيد طبعه سنة ١٤٢٤هـ).
- ٣ ــ تفسير سورة الإخلاص: لابن رجب الحنبلي، المتوفى سنة ٧٩٥هـ، دار البشائر الإسلامية،
   بيروت ــ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٤ \_ تفسير سورة النصر: للحافظ ابن رجب الحنبلي، المتوفى سنة ٧٩٥هـ، دار البشائر الإسلامية،
   بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- هـ \_\_زغل العلم: للحافظ شمس الدِّين الذهبي، المتوفى سنة ٧٤٨هـ، مكتبة الصحوة الإسلامية،
   الكويت ١٤٠٤هـ.
- ٣ \_ تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في منهاج البيضاوي: للحافظ العراقي، المتوفى سنة ٨٠٦هـ،
   دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٠٩هـ.
- ٧ \_ التنقيح في حديث التسبيح (شرح حديث: كلمتان حبيبتان إلى الرحمان): للحافظ ابن ناصر الدين
   الدين الدين المتوفى سنة ١٤١٣هـ، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤١٣هـ.
- ٨ ــ تحفة الإخباري بترجمة البخاري: للحافظ ابن ناصر الدين الدمشقي، المتوفى سنة ١٤٢هـ،
   دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤١٣هـ.
- ٩ \_\_ كتاب الأربعين: للحسن بن سفيان، المتوفى سنة ٣٠٣هـ، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_\_ لبنان
   ١٤١٤هـ.
- ١٠ \_ صفحات في ترجمة الإمام السفاريني: (تأليف)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤١٣هـ.
- 11 \_ علاَّمة الكويت الشيخ عبد الله الخلف الدحيَّان حياته وآثاره: (تأليف)، مركز البحوث والدراسات الكويتية، الكويت ١٤١٥هـ.
  - ١٢ \_ ثلاث تراجم نفيسة للحافظ الذهبي: المتوفى سنة ٧٤٨هـ، دار ابن الأثير، الكويت ١٤١٥هـ.
- ١٣ \_ الخطب المنبرية: للتلاّمة عبد الله بن خلف بن دحيان، بيت التمويل الكويتي، الكويت ١٦٤١٦هـ.
- ١٤ ــ نوادر مخطوطات علَّامة الكويت الشيخ عبد الله الحلف الدحيَّان: وزارة الأوقاف والشؤون
   الاسلامية، الكويت ١٤١٦هـ.
- ١٥ \_ أخصر المختصرات: للبلباني مع حاشيته، لابن بدران، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان
   ١٤١٦هـ.

- ١٦ \_ مشيخة فخر الدِّين ابن البخاري: المتوفى سنة ١٩٠هـ، (عناية وفهرسة للأحاديث)، الكويت \_\_
   الأمانة العامة للأوقاف ١٤١٦هـ.
- ١٧ \_ أضواء على الحجج الوقفية الأصلية في الأمانة للأوقاف: (إعداد)، الأمانة العامة للأوقاف،
   الكويت ١٤١٦هـ.
- ١٨ \_ روضة الأرواح: لعبد القادر بن بدران الدمشقي، الكويت \_ وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية
   ١٤١٧هـ ١٤٢٨هـ.
- ١٩ ـ درّة الغوّاص في حكم الذّكاة بالرصاص: لابن بدران الدمشقي، مطبوعة مع الرسالة السابقة
   ١٤١٧هـ ١٤٢٨هـ.
- ٢٠ علامة الشام عبد القادر بن بدران الدمشقي حياته وآثاره: (تأليف)، دار البشائر الإسلامية،
   بيروت \_ لبنان ١٤١٧هـ.
- ٢١ \_ حياة العلامة أحمد تيمور باشا: بقلم محمد كردعلي وبعض معاصريه، (جمع وعناية)، الأمانة العامة للأوقاف، الكويت ١٤١٧هـ.
- ٢٢ \_ سير الحافّ إلى علم الطلاق الثلاث: لابن عبد الهادي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية،
   بيروت \_ لبنان ١٤١٧هـ.
- ٢٣ ــ بداية العابد وكفاية الزاهد: للعلامة عبد الرحمان البعلي الحنبلي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر
   الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤١٧هـ.
- ٢٤ ــ الألفية في الآداب الشرعية: لابن عبد القوي، (عناية وضبط)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤١٨هـ.
- ٢٥ ــ نتيجة الفكر فيمن درَّس تحت قبة النَّسر: للعلَّمة عبد الرزاق بن حسن البيطار، (تحقيق وتعليق)،
   دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤١٩هـ.
- ٢٦ ــ مختصر الإفادات في ربع العبادات والآداب وزيادات: للإمام محمد بن بدر الدِّين بن بلبان الدمشقي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤١٩هـ.
- ۲۷ \_ ثبت مفتي الحنابلة بدمشق الشيخ عبد القادر التغلبي: تخريج تلميذه مفتي الشافعية محمد بن عبد الرحمان الغزّي، (عناية)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤١٩هـ.
- ٢٨ ــ آل القاسمي ونبوغهم في العلم والتحصيل: (تأليف)، دار البشائر الإسلامية ــ بيروت، لبنان
   ١٤٢٠هـ.
- ٢٩ ـ تعليق لطيف على آخر حديث في رياض الصالحين: للعلامة قاسم بن صالح القاسمي (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ـ لبنان ١٤٢٠هـ.

- ٣٠ \_ مفتاح طريق الأولياء: لابن شيخ الحَزَّامين أحمد بن إبراهيم، (عناية وتعليق)، دار البشائر البشائر
  - ٣١ \_ نبذة لطيفة ونصيحة شريفة: للشيخ حسن بن أحمد سبط الدسوقي، مطبوعة مع الرسالة ألسابقة.
- ٣٢ \_ الوعظ المطلوب من قوت القلوب: للعلاّمة جمال الدين القاسمي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٣ \_ العروس المجلية في أسانيد الحديث المسلسل بالأولية: لصفي الدين البخاري، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٤ \_ إرشاد العباد في فضل الجهاد: لحسن بن إبراهيم البيطار، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٥ \_ سرّ الاستغفار عقب الصلوات: للعلاَّمة جمال الدين القاسمي، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٦ \_ ثمرة التسارع إلى الحب في الله وترك التقاطع: للعلاَّمة القاسمي، (تحقيق)، دار البشائر الاسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٧ \_ أديب علماء الشام الشيخ عبد الرزاق البيطار: (تأليف)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ...
- ٣٨ ـ بلوغ القاصد جلّ المقاصد لشرح بداية العابد وكفاية الزاهد: للعلَّامة عبد الرحمان البعلي الحنبلي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ـ لبنان ١٤٢١هـ.
- ٣٩ \_ إجازة الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن آل الشيخ: للشيخ أحمد بن عيسى والشيخ راشد بن عيسى، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٢هـ.
- ٤٠ \_ كشف المخدَّرات لشرح أخصر المختصرات: للعلاَّمة عبد الرحمن البعلي الحنبلي، (تحقيق وتعليق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٣هـ.
- ٤١ \_ تفريج الكروب في تعزيل الدُّروب: للعلاَّمة عبد الرحمن بن أبي بكر بن داود الحنبلي،
   (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٣هـ.
- ٢٤ \_ مأخذ العلم: لأحمد بن فارس اللغوي، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٤هـ.
- ٤٣ \_ إجازة مفتي الشافعية بدمشق محمد بن عبد الرحمن الغَزِّي: للشيخ علي بن مصطفى الدبّاغ،
   (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٥هـ.
- ٤٤ \_ الأربعون في فضائل المساجد وعماراتها، ممّا رواه شيخ الحنابلة عبد الله بن عقيل بأسانيده عن شيوخه: (تخريج)، دأر البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٥هـ.

- ٤٤ \_ جزء فيه أربعون حديثاً مخرّجة عن كبار مشيخة الحافظ ابن تيمية: تخريج المحدّث أمين الدّين
   إبراهيم الواني الدمشقي (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٦هـ.
- ٦٤ \_ المعين على معرفة الرّجال المذكورين في كتاب الأربعين: لابن علَّان المكّي، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٧هـ.
- ٤٧ ــ المعجم المختصّ: لمحمد مرتضى الزبيدي، تحقيق بالاشتراك مع الشيخ نظام يعقوبي، دار
   البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٧هـ.
- ٤٨ ـ خصائص مسند الإمام أحمد بن حنبل: (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، ببروت \_ لبنان
   ١٤٢٨هـ.
- ٤٩ ــ القواعد الفقهية (المنظومة وشرحها): للشيخ عبد الرحمن بن سعدي (تحقيق)، دار البشائر
   الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٨هـ.
- ه \_ صادات الإمام البخاري في صحيحه: للعلاَّمة عبد الحقّ الهاشمي (تحقيق)، دار البشائر البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٨هـ.
  - ٥١ سـ المختصر في الفقه: للإمام عمر بن الحسين الخرّقي (تحقيق)، دار النوادر، دمشق ١٤٢٩هـ.
- ٢٥ ــ القول الحسن المتيمن في ندب المُصافحة باليد اليمنى وأنَّ الذي أظهرها أهل اليمن: للعلاَّمة حسين بن محسن الأنصاري (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٩هـ.
- ٥٣ ــ شرح الأربعين النووية، لأبن العطَّار، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٩هـ.
- ٤٥ ــ رحلتي إلى المدينة المنوَّرة، للقاسمي ومعها إجازته للأعلام محمد بن جعفر الكتاني، وعبد الحيّ الكتاني، وأحمد شاكر، (تحقيق)، دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٩هـ.

## سلسلة الكتب والأجزاء المقروءة في جوامع ودور الحديث بدمشق

- (١) كتاب الأوائل: لابن أبسي عاصم. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٥هـ.
- (٢) الأربعون الأبدال العوالي المسموعة بالجامع الأُموي بدمشق: للحافظ ابن عساكر. دار البشائر الإسلامية، بيروت ـــ لبنان ١٤٢٥هـ.
- (٣) تنبيه النائم الغَمْرِ على مواسم العُمْرِ: لابن الجوزي. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٥هـ.
  - (٤) حفظ العمر: لابن الجوزي أيضاً. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٥هـ.
- (٥) ثبت الإٍمام السفاريني: ومعه إجازاته للعقاد والزبيدي وابن خليل وغيرهم. دار البشائر الإِسلامية، بيروت ـــ لبنان ١٤٢٥هـ.
- (٦) مشيخة ابن إمام الصخرة: تخريج ابن رافع السلامي. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٥هـ.
- (٧) ثبت مسند عصره شمس الدِّين البابلي، المسمَّى: منتخب الأسانيد: لأبى مهدي الثعالبي. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٣٥هـ.
- (٨) ومعه المربي الكابلي فيمن روى عن الشمس البابلي: للزبيدي. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لينان ١٤٢٥هـ.
  - (٩) ستة مجالس من أمالي أبي يعلى الفرّاء.
- (١٠) جزء فيه سبعة مجالس: لأبسي طاهر المخلص. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان
- (۱۱) عقد اللّاليء والزبرجد في ترجمة الإمام الجليل أحمد: لمحدِّث الشام إسماعيل بن محمد العجلوني. دار البشائر الإسلامية، بيروت ــ لبنان ١٤٢٦هـ..
- (١٢) محض الخلاص في مناقب سعد بن أبي وقّاص: ليوسف بن عبد الهادي الحنبلي. دار البشائر. الإسلامية، بيروت \_لبنان ١٤٢٧هـ.
- (١٣) الثلاثيات التي في مسند الإمام أحمد بن حنبل: للحافظ محبّ الدِّين إسماعيل بن عمر المقدسي. دار البشائر الإسلامية، بيروت ـــ لبنان ١٤٢٧هـ.
- (١٤) المَصْعَدُ الأَحْمَدُ فِي خَتْمِ مُسْنَدِ الإِمَامِ أَحْمَد: للحافظ أبي الخير ابن الجزري. دار البشائر الإسلامية، بيروت \_ لبنان ١٤٢٧هـ.

• • •

## مِنْ نَوَادِرِ الرِّحالَاتِ وَالإِجَازَاتِ

## Semily Constitution,

عَالِيْفُ عَلَّمَةِ الثَّامِ جَمَالُ الدِّينِ القَاسِيمِيِّ الدِّمَشْقِيِّ وَيَلِيْدِ: إِجَازَتُهُ لِلأَعْلَامِ فَيَّدِبنِ جَعْفَمُ الْكَثَّانِي فَيَّد عَبْدا كَيِّيَّ الْكَثَّانِي أَحْمَد فَيِّد سَشَاكِر تحقيق تحقيق فُيِّر بْزَاضِ إلْهَا فِي الْكَثَّانِي

سَا هَمَ فِي طَبْعِهِ إِحْدَى ٱلْحُسِنَاتِ مِنَ ٱلْمَدِيْنَةِ ٱلنَّهَوِيَّةِ

ڮٚٳڔؙٳڵۺٷٳٳڵۺٳٚڵۿێڵۿێؾ*ڹ* 

رَفْعُ معبر (لرَّعِمْ فَي لِلْمُجَّنِّ يُّ سِلْنَمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفَ مِسَى (سِلْنَمُ (لِفِرْمُ لِلْفِرُوفَ مِسَى

